«Communautés d’'installés».

Par Joseph Morsel. Le 11 novembre 2014

Mon pére voulait étre un homme de son temps, et un homme de son temps, ca devait vivre au
village, sous le soleil, en pleine lumiére, pas dans la pénombre d’ un sous-bois. Un homme de son
temps, ¢a devait cultiver le seigle, trimer tout I’ é&é comme une fourmi crasseuse pour pouvoir,
I”automne venu, fanfaronner en avalant du pain et, ce faisant, ressembler aux étrangers. Un
homme de son temps, ¢a devait avoir une faucille chez soi pour aller se courber dans les champs
au moment de la moisson ; ¢a devait avoir une meule a bras pour y moudre du grain en suant et en
soufflant.

Andrus Kivirdhk, L”homme qui savait la langue des serpents (2007)

L’enjeu de la différence.

Faute de parvenir a penser le changement[1] — voire de tenter de le faire a cause de leur
obnubilation par un passé a ressusciter —, les historiens adoptent le plus souvent une pensée
« cassee », qui privilégie des flexions brutales, des cassures, que rend bien visible un vocabulaire
émaillé de « crises », « révolutions », « mutations », « tournants », « renaissances », etc.[2] Rares
sont par consegquent aussi les contestations de telle affirmation historienne d’ une cassure qui ne
débouchent pas sur |’ affirmation inverse d’ une continuité[3], comme si le seul choix était entre la
constance ou la rupture[4]. La faute en est, schématiquement, a un défaut de conceptualisation, a
I”interférence des logiques académiques dans le champ scientifique et a la nature du matériau
classique de I’ historien (Ia documentation écrite).

Défaut de conceptualisation, en effet, dans la mesure ou, malgré les observations de Marc Bloch
(1937, p. 8) ou, plus recemment, d’ Alain Guerreau (2001, p. 252-256), la conception de I’ histoire
comme la science du changement social N’ est toujours pas acquise, ce qui conduit a une démarche
plutbt descriptive, au mieux ethnographique, qui se contente pour |’ essentiel d’'une causalité
linéaire[5]. Et comme par ailleurs les autres sciences sociales (sociologie, anthropologie,
géographie, économie, linguistique, etc.), dans lesquelles les historiens vont réguliérement
récupérer et recycler des concepts, se sont d’emblée construites hors de toute perspective
temporelle[6], il devient difficile de penser le changement ou la transformation, sinon par analogie
avec des mouvements naturels (I’ évolution ou la mutation biologique[ 7], les mouvements marins
de Braudel ou des Toffler, etc.), et sans pouvoir prendre en compte ni le probleme des effets des
actions humaines (I’ interactionnisme se désintéressant de toute fagon du cadre macro-social) ni

-1/60-


https://test.espacestemps.net/
https://test.espacestemps.net/articles/communautes-dinstalles/

ceux des rythmes, des effets de seuil ou des échelles temporelleg[8].

Interférence des logiques académiques, également, puisque cette « pensée cassee » S accommode
bien, il faut le reconnaitre, d’ une organisation académique de la recherche qui segmente les
historiens par périodes et sous-périodes (comme |le haut Moyen Age, le Moyen Age central ou
classique et le bas Moyen Age). Ceci les conduit usuellement & survaloriser les écarts avec ce qui
précede, mais moins fréguemment avec ce qui suit, ce qui permet d’ailleurs de « déborder » vers
«|"aval », notamment pour utiliser une documentation plusriche, puisgu’il s avere que la pente du
temps est inverse ala pente documentaire[9]...

Effet de la documentation historique, enfin, en raison de I’inertie qui touche tant les usages
langagiers (comme I’ écrivait déja Marc Bloch, « au grand désespoir des historiens, les hommes
n’ont pas coutume, chaque fois qu’ils changent de maeaurs, de changer de vocabulaire » 1941/42,
p. 57, voir aussi p. 137) que les matérialisations régulées (c’est-a-dire non aléatoires), et
notamment — pour ce qui est classiguement des historiens — les usages écrits. On a ainsi attiré
I’ attention sur I’ existence de ce qu’on qualifie (a défaut de pouvoir I’ expliquer) d’ « effets de
mode » concernant tant la forme des actes (format et autres éléments de rhétorique visuelle qui
encadrent la visibilité, datation et autres formules qui encadrent la [égibilité tout comme la langue
employée) gque le vocabulaire mobilisé (ou, si la documentation est par exemple iconographique,
les motifs). Toutefois, |a encore, la maniére dont travaillent les historiens accentue a1’ évidence les
effets de rupture : outre le fait qu’ils se focalisent sur certaines catégories de mots (substantifs,
verbes, adjectifs et adverbes, aux dépens de ce qu’ on appelle couramment « mots-outils »10), le
changement formel, fondamentalement lexical (apparition/disparition d’ une forme d’actell,
apparition/disparition d’un mot ou d’ un syntagmel?2) sur lequel se focalisent les historiens n’est en
effet que la facon la plus simple (sinon simpliste) de repérer des différences susceptibles d’ étre
signifiantes, par comparaison d’ ensembles documentaires plus ou moins importants a une échelle
temporelle unique (par exemple, al’ échelle d’ une période de quel ques décennies).

Plus compliquée (ou exigeante), en revanche, est |’ approche sémantique, par le repérage des
modalités (et des échelles) d’'usage des formes en question (par exemple les associations ou
oppositions sémantiques) dont on peut postuler qu’étant moins visibles et donc moins
conscientes13, elles formalisent de maniére plus fine les pratiques sociales (sans qu’ on ne puisse
jamaisy voir une traduction directe, ce qui d’ ailleurs reviendrait a négliger le sens socia spécifique
des formalisations). Bref, il s'agit de procéder a un repérage d’inflexions de détail — ou alors des
échelles pertinentes de ces modifications — sans se laisser abuser par les phénomenes les plus
visibles, un peu comme lorsgue les archéol ogues cessérent de ne s’ intéresser qu’ au dégagement des
structures béties et des artefacts remarquables, aux dépens non seulement des autres restes mais
aussi del’ enveloppe matérielle et spatialel4.

Toutefois, il ne saurait étre question de substituer |’ approche sémantique a |’ approche lexicale : les
changements lexicaux ne sont pas moins vrais que les changements sémantiques — simplement,
on peut postuler qu’ils correspondent a une temporalité du changement plus lente, comme le
signalait d’ailleurs Marc Bloch, avec une plus grande inertie, ou moins de souplesse, et donc des
effets de rupture avant/apres plus nets. On devrait donc concevoir qu’'il existe une temporalité
complexe du changement, a plusieurs échelles de temps (et pas seulement a plusieurs échelles de
I’ espace social 15) — idée d’ une temporalité multi-scalaire usuellement totalement négligée par les
historiens, qui se sont installés depuis longtemps dans un temps long congu comme une addition de
temps particuliersl16.

-2/60-



On pourrait multiplier les exemples de telles ruptures postulées a défaut de penser une
transformation (qu'’il resterait évidemment a expliciter). C'est ainsi le cas de ce qu’on appelle

couramment la « révolution documentaire du 12° siécle »17. Les facteurs de rupture retenus pour
cette « révolution » sont fondamentalement de nature politiquel8 : la mise en place de la royauté

anglo-normande dans la seconde moitié du 11° siécle et celle du régime communal en Italie au 12°
siécle, le renforcement de la royauté capétienne au cours du régne de Philippe Auguste devant
avoir produit, plus tard, des effets scripturaux similaires. Le risque était grand, dés lors, que cette
« révolution » fat un fantasme historien, inconsciemment destiné a accentuer le caractere de
rupture du phénomeéne politiqgue en question. En tout cas, des contestations du caractére
« révolutionnaire » de la culture de I’ écrit élargie se sont multipliées, tant de la part de spécialistes
des périodes antérieures que de Michael Clanchy lui-méme, qui soulignent tous I’importance de la
période carolingienne du point de vue scriptural19. Ceci ne revient pas a nier ou négliger

I’ apparition, vers le 12° siécle, de nouvelles formes de production d écrits (d’ une maniére générale
les registres, qu’ils soient notariés, de chancellerie, comptables, etc.) ou encore d’' usages écrits des
langues vernaculaires, qui signalent un processus particulier al’ cauvre, mais invitent également a
s'interroger sur des transformations sociales a plus long terme, au-dela du seul contexte des
ruptures « politiques » visibles.

La méme chose peut étre dite a propos du phénomeéne sur lequel je vaisici m’attarder, a savoir la
formation de ce que j’ appelle désormais les « communautés d'installés » (ex-« communautes
d’ habitants »). L’ examen de cette transformation20 a en effet été initié dans une perspective

historique ol les 11°-12° siecles jouaient le role de moment de bascule, affectant |’ organisation
religieuse (cimetieres, paroisses, confréries, etc.), I’organisation économique (achevement du
passage du grand domaine carolingien ala seigneurie) et I’ organisation politique (reprise en main
par les pouvoirs souverains, apparition du pouvoir urbain)21. Sans chercher a nier que des
changements se produisent a ce moment-la, en tout cas dans la documentation écrite, la question
gu’il conviendrait de se poser concerne le gain explicatif éventuel lié a un changement d’ échelle

temporelle : et si, au lieu de représenter une rupture par rapport a ce qui précede (disons, les 9°-10°
siécles), le phénomene des « communautés d’installés » était plutdt |a poursuite, sous des formes
éventuellement particuliéres, d’ un phénomeéne de transformation bien plus profond ?

Il n"y alaaucun « continuisme » puisque d une part, je postule d’ emblée que la société des 9°-12°
siecles (pour en rester aux siecles que je viens de mentionner — mais je ne m’y limite en aucun
cas) est une société qui se transforme, et que d’ autre part, il ne s agit absolument pas de considérer
gue les changements formels ne sont que superficiels. Mon probléme est a la fois d’ essayer de
comprendre la dynamique interne de la société médiévale (qui engendre les « communautés
d’installés ») et de distinguer un peu mieux les différentes échelles de transformation (et
notamment celle & laquelle renvoie tendanciellement la documentation écrite). A propos des
Yanomami de |’ espace amazonien, Catherine Alés (1990) signalait en effet qu’en fonction de
I’ échelle temporelle d’ observation adoptée, les résultats de I’ étude étaient radicalement différents
guant al’importance relative des forces de fission et des forces de fusion, négligence des variations
d’ échelle de temps qui explique, par exemple, qu’on ait pu préter aux Yanomami une structuration
lignagére alors que la parentéy est cognatique...

Si I’on se focalise sur les « communautés d'installés », ¢’ est-a-dire sur la seule explication de leur
formation, alors autant reconnaitre qu’ on travaille sur leurs « origines », dans une perspective
téléologique : lafin du travail correspond au moment ou les communautés existent, et I’ échelle de

-3/60-



travail est essentiellement celle de la communauté elle-méme, avec des durées variables d’une
région al’autre et d’ une communauté (rurale ou urbaine) al’autre. On n’a donc guere expliqué le
processus de maniere historique, ni dans sa généralité ni dans sa variance (systémique et non pas
idiosyncrasique22). Comment adopter alors une perspective différente, a une autre échelle spatio-
temporelle, ou les particularités locales cesseraient d’ étre des formes absolues pour devenir
signifiantes ? A moins de poser qu’ une communauté particuliére puisse étre considérée comme le
modéle réduit parfait (mais comment le pourrait-on ?) ou que le tout n’est que la somme de ses
parties (donc en I’ occurrence qu’il suffirait de multiplier les études de cas de communautés, selon
la logique du puzzle), je vois mal comment faire autrement que de procéder par I’examen de
processus sociaux abstraits — non pas au sens de « non concret », mais renvoyant a un niveau
supérieur de généralité — sans pour autant que cela détourne de I’examen de cas particuliers,
étudiés cependant non pour eux-mémes mais pour I’ échelle particuliere gu’ils procurent, dans un
incessant va-et-vient qui fonde précisément la démarche scientifique23.

La dynamique historique qui se traduit notamment par la formation des « communautés
d’installés » reste toutefois actuellement obscure. Non seulement le programme de leur étude n’en
est pour I’instant qu’ en cours, dans une phase toujours exploratoire non seulement de I’ objet, mais
aussi de la maniére de I’aborder — mais ni la ni ailleurs n’existe actuellement un corps
d’ hypotheses articulées concernant la mise en cauvre d’ échelles temporelles variées. Le seul
progrés net jusqu’ alors enregistré découle de la prise au sérieux de la dimension spatiale du
phénomene examiné —, ce qui suggére que la prise en compte de la dimension temporelle pourrait
S avérer tout aussi déterminante. S’ agissant d’ une dimension spatiale abstraite (et non de |’ analyse
spatiale de telle ou telle communauté), le privilége a accorder atel ou tel type de communauté (la
ville ou le village par exemple) est lui-méme rigoureusement fonction du choix théorique initial, et
non pas du discours dominant — du point de vue de la structure documentaire ou de la fréquence
académique. En |’ occurrence, j’inverserai ici la démarche usuelle qui consiste a regarder les
campagnes a partir de laville, en considérant ainsi la communauté villageoise comme une sorte de
« paradigme »24, a savoir de la définition d’un nouveau mode de structuration sociale — en
postulant donc que c’est la communauté villageoise qui permet d’ éclairer la nature sociale de la
communauté urbaine...

L’enjeu de I'installation.

La formation des « communautés d’'installés » comme définition d’un
espace-temps dominé et fictivement endorégulé.

Que toute communauté villageoise (ou urbaine) ait une certaine spatialité, cela va de soi. Ou
plutét : cela devrait aller de soi — a I’encontre de I’ approche strictement interpersonnelle,
réticulaire, du phénomeéene communautaire médiéval. L’ exemple classique en est fourni par
I” ouvrage fameux de Pierre Michaud-Quantin sur « le mouvement communautaire » (1970), ou
encore par les travaux (notamment allemands) d’ historiens s appuyant sur lui (Oexle 1979, 1982,
1992) ou d historiens du droit (Bader et Dilcher 1999, p. 504-519) qui congoivent laformation des
groupements sociaux de maniére principalement interpersonnelle : par le serment mutuel, la
commeémoration des morts, le repas commun, etc. — ' est-a-dire sans aucun rapport a |’ espace.
C'est ainsi que le serment mutuel, auquel un certain nombre d historiens, a la suite de Max Weber,
prétent une importance décisive dans le cadre de I’ é&ude du mouvement communautaire, est traité
comme un acte interpersonnel — en oubliant qu’il s'agit aussi d'un acte spatialisé puisque le
serment était prété non pas a des personnes en tant que telles, mais envers les gens ou habitants de

-4/60-



tel lieu.

Mais méme lorsque I’ espace n’ est pas éliminé par une approche abstraite (juridiste ou d’inspiration
weberienne), il n’en est pas pour autant vraiment pris en compte puisgu’il est traité comme simple
substrat, au mieux comme une ressource, en tout cas en tant qu’ espace physique et neutre, étendue
bidimensionnelle et amorphe sur laquelle viendraient s'implanter des bétiments en groupe plus ou
moins compact, ou alors se dérouler des activités de surface (agriculture, etc.), bref « I’ espace » du
sens commun (ou le « site » du déterminisme géographique)25.

Ici al’inverse, I’ espace communautaire est congu en tant qu’ espace socia : non pas le déroulement
du social dans un espace amorphe et lui préexistant, mais bien plutét une réalisation spatiale du
social — en |’ occurrence, |’ élaboration d’un nouveau rapport spatial au social (car un rapport
social al’espace est un truisme). Ce nouveau rapport spatial au social est perceptible al’ historien
sous deux aspects : les pratiques spatiales et la conception des rapports sociaux par I’intermédiaire
d’ une référence a un lieu. Les rapports entre personnes sont exprimeés (formalisés) et donc réalises
par I'intermédiaire de leur rapport particulier atel ou tel lieu26. Bref, ce n’est pas que le social
devienne spatial, ou plus spatial qu’avant, c’est que désormais, |’ espace devient visiblement le
référent essentiel pour I’ organisation sociale.

Du coté des pratiques spatiales, on mentionnera les transformations a long terme (du 9° au 13°
siecle) de I’ espace habité (pétrification, immobilisation, polarisation) que révelent les fouilles

archéologiques et la configuration décisive, dans la documentation écrite postérieure au 10° siécle,
de I’ espace ecclésial et cimetérial en tant que lieux spécifiques (Sablonier 1984, Fixot et Zadora-
Rio 1989, Fabre 1996, Galinié et Zadora-Rio 1996, Lauwers 1999 et 2005a, Zadora-Rio 20033,
2003b, 2009, logna-Prat 2006, Méhu 2008). On se gardera cependant de négliger le probleme
compliqué d’ une éventuelle réorganisation morphologique agraire ayant engendré décisivement le
paysage agraire européen antérieur a la Révolution industrielle dont, en définitive, ne sont
aujourd’ hui plus assurées ni la distribution géographique des formes (openfield, champs compacts,
bocage, etc.), ni la datation de ces formes, ni les modalités sociales de leur mise en cauvre en
fonction de I’ échelle d’ analyse (paysannes ou seigneuriales, planifiées ou spontanées, arpentées ou
non)27. Qui plus est, il N’est méme pas certain que cette mise en place du paysage agraire ancien
puisse étre congue comme un moment d’inflexion particulier — comme cette phase des « grands
défrichements » qui serait plutdt une illusion d’ historien produite a partir de corpus écrits dont on
n’a pas pris en compte les modifications de logique scripturale et archivistique (apparition des
fonds cisterciens, etc.) : al’échelle du travail des archéologues, les « grands défrichements »
disparaissent en tant que flexion nette pour n’ étre plus qu’ une étape parmi d’ autres de formation du
paysage (Burnouf 2008).

Par ailleurs, on observe au plus tard, a partir du 12° siécle, le dével oppement massif d’ un ensemble
de discours qui révelent ce gu’ on peut appeler un processus de formalisation spatiale du social. En
témoignent ainsi, péle-méle, le changement de sens de la christianitas, qui passe de I’ ensemble des
chrétiens a la terre chrétienne (logna-Prat 2001, Nagy 2005) ; |’ apparition et la diffusion (et pas
seulement chez les aristocrates) des anthroponymes toponymiques (Bourin 1990-2008, Martin et
Menant 1994-1998, Martinez Sopena 1995, Bourin, Martin et Menant 1996) ; la substitution de
I"indication du lieu de résidence des dépendants a celle du seigneur dont ils dépendent (par
exemple, les « bourgeois de Paris » au lieu des « bourgeois du roi »), ou encore la substitution de la
mention de I’ espace dominé a celle des hommes dominés (par exemple, « la Francie » au lieu de
« les Francs », voir Morsel 2000b) ; I’ enracinement spatial du pouvoir seigneurial 28, dont la notion

-5/60-



de « topolignée » rend bien mieux compte que celle de « lignage » (Guerreau-Jalabert 1994,
p. 314).

Ces transformations locales, dont la temporalité (date et rythme) n’est pas absolument nette, mais

qui semblent se placer pour I’ essentiel entre le 10° et le 12° siécle, sont elless-mémes articulées a des
changements plus larges (dans I’ espace comme dans le temps), comme les réflexions théol ogico-
philosophiques sur la nature du locus (Aertsen et Speer 1998), la constitution d’ une « géographie
de I’au-dela » (Le Goff 1981) ou encore, a mi-chemin entre pratique spatiale et discours spatial,
I’ évolution de I’ espace pictura (qui s homogénéise et s étend au-dela des positions particulieres) a
I”amont de I’ introduction de la perspective (Schmitt 2007). Ainsi, les rapports entre hommes sont
désormais congus indissolublement comme des rapports entre lieux et vice versa : il 'y aaucun
rapport entre lieux qui ne soit en méme temps un rapport entre hommes — parce que les lieux
n’ont pas d’ existence autre que sociale, certes, mais surtout parce que le systeme social afait, pour
reprendre |la distinction opérée par Augustin Berque (2000, 2003), du locus une chéra et non plus
un topos.

La conséquence, au niveau Villageois, de cette transformation des rapports sociaux et spatiaux est
laformation de nouveaux rapports sociaux, dotés d’ une spatialité inédite, qui a été congue dans un
premier temps sous I’angle de I' « habiter » — le processus étudié étant en fin de compte la
conversion des dépendants en « habitants ». Dans I’ expression usuelle de « communauté
d’ habitants », on a ainsi tort de n’accorder d’ attention qu’ au premier segment, comme si le fait
d’ étre « habitant » alait de soi : la question qui se pose est hon pas « comment » mais « pourquoi
désormais les hommes habitent-ils ? » — al’ encontre de I’ approche classique, y compris chez les
historiens, de I’ « habitat » comme d’ une constante humaine : |a satisfaction d’ un besoin primordial
d’abritement (mis sur le méme plan que le besoin de se nourrir et de se vétir), dont seule la
réalisation pratique changerait (de la grotte au gratte-ciel) et traduirait des évolutions sociales
(souvent réduites a de simples progrés techniques)29.

Il ne s'agissait donc ni d’une facon différente (nouvelle) de réaliser cette prétendue constante
anthropologique, ni d’un simple usage différent (nouveau) des mots médiévaux (latins ou
vernaculaires) pour « habitant » ou « habiter », mais d’ une fagon différente (nouvelle) de concevoir
les rapports sociaux par I'intermédiaire d' une référence a I’ espace — en |’ occurrence, la
configuration des rapports de domination en référence a un lieu, ce que j’ai appelé plus haut
« conversion des dépendants en habitants ». Toutefois, afin d’ éviter plus sirement la rétrojection a
la fois de nos conceptions triviales de « |”’habiter » contemporain et d une conception de
« |"habiter » comme constante anthropologique (ou géographique), il me semble désormais
préférable d’ envisager le processus en question comme la formation de « communautés
d’'installés ». La notion d'« installation » présente en effet comme avantages de n’étre pas
d’ utilisation courante, d’exprimer un rapport spatial dynamique (grosso modo : venir habiter,
passer d’un auparavant ailleurs a un désormaisici) et d’ évoquer un champ lexical médiéval ala
fois trés riche et mal étudié : sedes et ses (faux) dérivés possidere, possessio, ainsi que leurs
équivalents vernacul aires30.

C’est donc sur « la conversion des dépendants en installés » qu’il convient de s'interroger, ce qui
ne signifie ni que les dépendants disparaissent, au contraire (leur dépendance est assurée par leur
appartenance a la « communautés d’installés », leur accés au statut d' exploitant dépendant étant
mediatisé par le fait d’'étre « installé ») ni qu auparavant les dépendants vivaient de fagon
dispersée. Antérieurement, en effet, a I’ époque carolingienne notamment, on pouvait bien sir
rencontrer des agglomérations plus ou moins denses d’ agriculteurs, mais ceux-ci exploitaient

-6/60-



chacun un ensemble particulier de terres, libre ou dépendant de maitres a chague fois distincts qui
les contraignaient alors & venir travailler la moitié du temps sur leurs propres terres (ce que les
historiens appellent en général les « corveées », voir Demade 2004, Devroey 2005, p. 137-141). Ces
agglomérations, lorsgu’ elles existaient, juxtaposaient ainsi des cultivateurs théoriquement sans
liens entre eux, nouant des mariages avec les autres cultivateurs de leur maitre installés dans
d’ autres agglomérations (et non pas avec leurs voisins), et qui ne se concevaient que comme les
« hommes » de leur maitre, comme les membres de sa familia.

Cette juxtaposition de populations dépendantes « exofocalisées » (avec d' importants déplacements
« pendulaires » al’ échelle hebdomadaire) laisse la place, selon des modalités dont |es causalités et
rythmes restent encore méconnus, a un voisinage effectif (coprésence interactive) de populations
« localisées », « installées » qui, tout en continuant de relever de maitres (que les historiens, pour
marquer la différence, appellent en général « seigneurs ») différents (mais de plusieurs en méme
temps pour des droits différents), sont désormais interdépendants. Cette interdépendance présente
d’une part une dimension productive : outre |’ existence de contraintes collectives concernant les
modalités spatiales et temporelles d’ usage du finage (y compris la vaine péture), qui sont loin de se
rencontrer partout, il y a surtout ce que Ludolf Kuchenbuch a qualifié de « structure symbiotique »
(2014, p. 91), avec de gros exploitants qui recourent au travail des plus petits lors des travaux
agricoles et leur prétent ou leur louent des bétes pour leurs propres travaux31.

Par ailleurs, il y a désormais aussi une négation des distances parentélaires antérieurement
entretenues, avec d un c6té |’ ensevelissement groupé des défunts du village au lieu des
ensevelissements dispersés antérieurs (Galinié et Zadora-Rio 1996, Lauwers 1999, 2005a, Zadora-
Rio 2003b), dont la localisation était justement déterminée par les apparentements distincts, ou
encore des cimetiéres en rangées hors des lieux d habitation, dans lesquels les alignements
réalisaient |les rapports interpersonnels antérieurs, dont ceux fondés sur la parenté32), et de I’ autre
la conclusion possible de mariages au sein du village33. C’est en effet certainement dans cette

perspective qu'il convient de comprendre la multiplication aux 12°-13° siécles des actes dits
d’ « affranchissement » (abolition de pratiques serviles concernant notamment les restrictions
matrimoniales et d’ héritage, dont le nom indigéne, le formariage et la mainmorte, suffit souvent a
signaler le caractére irraisonné et historiqguement condamné) : non pas sous un angle juridique et
comme signe d une faiblesse seigneuriale (face aux dépendants, a la concurrence de la ville ou au
besoin croissant en monnaies), mais en tant que facteur nécessaire a |’ enracinement des
populations, libres désormais d’ organiser elles-mémes leur reproduction (biologique et sociae),
' est-a-dire de se stabiliser localement, au plus grand profit des seigneurs, dont |’ appropriation des
terres est ainsi garantie, en vertu du « principe de Carabas »34.

L es déplacements des dépendants deviennent pour I’ essentiel une déambulation au sein du finage
au sein duquel ceux-ci ont leurs terres et des biens d’ usage commun (bois ou landes), pour la
défense desquels ils peuvent s opposer aux communautés voisines — avec lesquelles, a d autres
échelles, ils peuvent trés bien collaborer (ce que montre bien Leturcq 2001, 2007), ce qui suggere
gue la communauté ne se définit pas par des limites intrinséques et univoques (dont le paradigme
serait notre notion de « frontiere ») mais a des échelles variables, bien qu’a I’ encontre des
communautés voisines a I’ échelle considérée. Cette déambulation des hommes (sur les chemins)
trouve elle-méme son pendant dans la déambulation des bétes dans les champs lors de la vaine
péature — ces deux phénomenes (déambulation et médiation animale) formant trés certainement un
véritable systeme d appropriation de I’ espace, puisqu’ on retrouve aussi celui-ci au coaur du grand
rite aristocratique qu’ a été la chasse féodal €35.

-7/60-



A cette déambulation (qu’ on pourrait qualifier d’ « endorégulée »36) est surimposé un systéme de
déplacements polarisés, a des échelles variables, exorégulés et ciblés sur un locus (église ou
résidence seigneuriale) ou ils sont destinés a la rencontre périodique et obligatoire entre dominus et
homo (seigneur et homme, herr et mann, etc.) — c’est-a-dire a la réactivation réguliere, lors des
jours de féte ou de la messe dominicale, du pelerinage, du versement des redevances37, etc., du
rapport social de base de cette société, valable tout autant pour les chrétiens face a dieu que pour
les dépendants agricoles face aleur maitre... Ce systéme de déplacements polarisés et obligatoires,
périodiques et instaurateurs d’ un contact entre S/seigneur et homme, correspond au phénomene du
transitus étudié par Didier Méhu (2007)38.

Le complément de ceci est, fort logiquement, la disqualification de ce qui pourrait constituer des
lieux de polarisation « sauvage » : lieux ou est rendu un culte non autorisé et donc qualifié de
« superstitieux », qui provogue une condamnable affluence39. Il n’est pas a exclure qu’elle fat
auss disqualifiée en tant que déplacement désordonné, fondé non sur la marche mais sur la course,
si I’on en croit la maniére dont elle est désignée en Allemagne : concursus40, zulauf ou laufen
(Dunninger, 1961/62, p. 56-57). Seule une étude lexicale et sémantique précise permettrait
cependant de valider (ou d’infirmer) cette supposition concernant la forme attribuée a ces transitus
disqualifiés.

On voit bien, en tout cas, combien la dimension spatiale ne peut étre séparée de la dimension
temporelle : ce qui est instauré est non seulement un réseau, mais aussi un rythme de déplacements
qui fondent une spatio-temporalité répétitive (on pourrait méme dire itérative, en faisant jouer la
parenté des motsiter et iterare), et dont la répétitivité méme signale la nature dominée de ceux qui
y sont soumis4l. On a donc affaire a la mise en place d’'un espace-temps dominé, itératif et
exorégulé — ce qui contraint a s'interroger sur la réalité de I’ « endorégulation » qui semble
caractériser la déambulation dans le finage.

Ceci devrait alors nécessairement conduire a questionner le rapport couramment établi entre
formation des « communautés d'installés » et résistance sociale via I’ assimilation des formes
d’ organisation horizontale a des modes de lutte (selon le principe que « I’ union fait la force ») :
cette conception est al’ arriere-plan de lalecture « communaliste » du phénomene de formation des

communes, due aux historiens bourgeois au 19° siécle suivis en cela par les acteurs de la Commune

puis encore par maints historiens du 20° siécle, et qui a été théorisée par Peter Blickle, précisément
sous le nom de « communalisme », dans lequel celui-ci reconnait explicitement le « noyau
primordial du politique en Europe » (2000, tome 2, p. 359)42. D’ une part, une telle lecture
« inversée » (la communauté villageoise pensée comme mode de résistance alors que c’est un
mode d’ encadrement) illustre les difficultés de compréhension de la société féodale a partir de nos
représentations du politique contemporain, mais elle conduit aussi a s'interroger plus avant sur le
probleme paroissial dans la mesure ou I’ appropriation du curé par la communauté villageoise
figure en bonne place dans les ressorts du communalisme.

La paroisse, paradigme de la distinction « personnel versus spatial » ?

Or, au-dela du réle clé de I’ église dans la définition de I’ espace-temps itératif évoqué, la question
de I’articulation entre la « communauté d’installés » et la paroisse se pose aussi en raison des
logiques parentales en jeu. On a vu en effet que le processus de formation des « communautés
d’installés » est corollaire d’un processus par lequel les rapports de parenté sont soumis a (en
I’ occurrence instrumentalisés au profit de) la reproduction de la communauté spatiale, et ce

-8/60-



idéellement (anthroponymie, ensevelissement commun — deux pratiques destinées a produire
I"idée d’une communauté de destins) comme pratiquement (cadre pertinent de conclusion des
alliances matrimoniales)43. Ceci se replace dans un contexte plus large de désarticulation des
solidarités parentélaires par les contraintes exogamiques massives auxquelles |a société occidentale
chrétienne a été soumise a partir de I’ époque mérovingienne a I’instigation de I’ Eglise, en

I’ occurrence les évéques, dont |e discours se radicalise encore au 21° siécled4.

C'est d'ailleurs dans le cadre des « communautés d’ installés » que ce contréle s organise de plus
en plus, avec la collaboration des habitants eux-mémes (publication des bans de mariage, visites
pastorales, charivari, etc.). S goute a cela la promotion de formes d’ organisation alternatives a la
parentéle charnelle : le modele de la famille conjugale (dont la pertinence sociale est garantie ala
fois par le modéle matrimonial et par les systemes de recensement d’ obligations matérielles puis
fiscales centrés sur le manse puis le « feu »), et la parenté spirituelle — fondée sur le baptéme qui
non seulement déclasse symboliguement la naissance charnelle, mais en outre crée ipso facto un
rapport de parenté entre tous les chrétiens (dits « prochains », proximi), qui n’exclut pas des
proximités spirituelles plus marquées dans le cadre du parrainage ou des confréries (Guerreau-
Jalabert 1989, 1990, 1995, 2007).

Ceci implique donc d’'examiner plus précisément les rapports entre |’ appartenance a la
« communauté d'installés » et |’ appartenance a la paroisse, souvent posées comme coextensives
(ou les deux faces d’une méme médaille)45. L’ avis a peu pres unanime regne désormais sur la
mise en place ou (1& ou avaient été mises en place, au haut Moyen Age, les structures larges et
l&ches des proto-paroisses — Urpfarreien, pieve et plous) le véritable avénement du systéme

paroissial a partir du 11° siécle46. On observe donc une synchronie au moins grossiéere entre le
moment de la formation des « communautés d’installés » et celui de laformation du « maillage »
paroissial — sans pourtant qu’ on puisse considérer que la correspondance stricte entre les deux

formes soit la situation normale : encore au 15° siécle, les cas ne sont pas rares de villages qui
relevent d' une église paroissiale localisée dans un autre village47, sans parler du cas des villages
gui changent de paroisse un an sur deux48. Tout ceci justifie encore plus de s'intéresser aux
rapports entre les deux appartenances.

Or le concile de Latran IV (1215), en particulier en son fameux canon 21 Omnis utriusgue sexus49,
manifeste clairement une dimension personnelle et directe du rapport entre le curé et le fidele : 1a
confession et la communion annuelles obligatoires a son proprius sacerdos focalisent nettement le
fidéle sur son curé (Héfélé 1913, p. 1350-1351). On souligne cependant rarement — ou aors de
maniere purement technique ou juridique (protéger le fidele) — le complément apporté a ceci par
la fin du canon, consacré au secret de la confession : en imposant le secret absolu de la
confession50, |e canon achéve de faire de la confession un lien absolument unique, unissant deux
personnes non interchangeables jusgu’a leur mort. Ce canon, s’ inspirant lui-méme de réflexions
élaborées dans les décennies précédentes, construit ainsi le lien paroissial comme un lien
strictement interpersonnel51. La paroisse apparait ainsi comme un espace social constitué par les
liens récurrents entre curé et fidéles, liens sacramentels, mais aussi, indissolublement, liens
matériels spiritualisés (casuel, dimes)52, dont la schématisation graphique (voire Illustration 1)
devrait étre celle d’un faisceau radiant convergeant vers un point nodal constitué par I’ église et le
curé, tandis que I’ église paroissiale voisine est interdite méme aux habitants pourtant plus proches
delle

-9/60-



& [ammismEn
16l fRaplbme, commuinien, &onfes s

s wacramsniel & amrmrien, & ondn kion]
. eyac mElreTonts baplhs masshound . sgime paminsiale mizne
feu

m— limits du frags

[llustration 1 : Représentation schématique des
rapports sociaux au sein d une paroisse et entre
paroisses voisines. Source : Morsel 2013.

On doit alors s'interroger de nouveau sur le mode d’ articulation entre la paroisse et la
« communauté d'installés », dans la mesure ou celle-ci se définit précisément par la négation, on
I"avu, des statuts individuels et des liens personnels spécifiques entre seigneurs et dépendants au
sein de la « communauté d’installés ». La non-redondance des deux formes d’ appartenance que
sont la paroisse et la « communauté d’installés » s exprime clairement a travers les effets de la
pratique de I’ excommunication, qui exclut de |’ acces aux sacrements (et au cimetiére) mais pas de
la « communauté d’installés » — au contraire de ce qui se passe, par exemple, dans les
communautés juives a la méme époque, mais ou, justement, ¢’ est la communauté elle-méme qui
« excommunie » (Grabois 1977, p. 550-551), et non pas le rabbin, qu’ une analogie superficielle et
fallacieuse pourrait faire considérer comme I’ équivalent juif du curé53. Il n'y a donc pas
correspondance directe entre appartenance a la « communauté d’installés » et participation au
culte.

En outre, on note aisément que paroisse et « communauté d’installés » relévent de deux modeles de
spatialité radicalement distincts. Si I’on admet que le facteur de composition de la paroisse est le
monopole sacramentel (et notamment « confessionnel ») qui focalise les fidéles sur leur curé et
leur église, monopole matérialisé par le casuel et renforcé par |’ attraction possible exercée sur les
fideles par les morts sur lesquels I’ Eglise met progressivement la main (reliques de « super-morts »
— les saints — dans I’ autel, morts « hormaux » dans le cimetiére)54, on n’ observe pas de principe
de démarcation par rapport a |’extérieur (qui joue un réle crucial dans les « communautés
d’installés », 'y reviendrai). L’interdiction canonique qui est faite aux fidéles d'aler voir ailleurs
et au curé de les accepter ne constitue en effet en aucun cas une démarcation/protection vers
I”extérieur : ici, ce n'est pas la pénétration qui est contrélée, mais la sortie, avec comme
justification de protéger les prérogatives de chague curé.

Par conséquent, ce n’est certainement pas un hasard si la paroisse ne peut étre que tres
secondairement (et rarement) définie comme un espace délimité. D’une part, les limites
paroissiales restent trés souvent indéfinies jusgu’au 18e siécle (logna-Prat et Zadora-Rio 2005,
Zadora-Rio 2008) — non par incapacité des féodaux, mais parce que ¢a n’'a guére d’importance
(puisque la paroisse N’ est pas un territoire) —, ce qui explique aisément gque les actes de fondation
de paroisses, qui se multiplient a partir du 12e siecle, ne se préoccupent pour ainsi dire jamais de
définir les limites de la nouvelle paroisse : on se contente de signaler précisément le centre et les

-10/60-


http://www.espacestemps.net/wp-content/uploads/2014/11/141022Morsel-ill-1.jpg

devoirs qui incomberont aux fideles envers le curé55. Antérieurement au 12° siécle, les actes
conservés (notamment dans une région bien documentée comme la Catalogne, mais pas seulement)
se préoccupent de définir, de diverses maniéres, un espace doté d’ une immunité et donc protégé
vis-a-vis de I’ extérieur, alors que la paroisse est définie par rapport a son intérieur (son centre
comme pole d attraction et I’interdiction faite aux paroissiens d’aller ailleurs). D’ ailleurs, I’ examen
systématique mené sur le registre de visite pastorale du diocese d’ Eichstatt (1480) montre tres
clairement que le mot « limites » n’est jamais utilisé pour la parrochia (tres souvent mentionnée),
mai s uniguement pour les ecclesiae (au mieux, certaines ecclesiae parrochiales) — comme si ce qui
avait deslimites, ¢’ était le centre/pdle, le siége de lacure (Morsel 2011).

Par conséquent, les limites renvoient non pas a des « limites », mais plutdt a un « ressort », ¢’ est-a
dire I’ extension du pouvoir, le rayon d action du curé ou, métaphoriquement, le rayonnement a
partir du centre/pble qu’est I’ église : les limites sont pensées par rapport au siege d’ exercice du
pouvoir, et leur transgression est donc congue de maniére centrifuge, sous I’ espéce du débordement
et non de I'invasion. Les termini ou fines (autres termes possibles pour « limites », bien qu’'a
Eichstatt ces mots n’aient qu’ un sens temporel) devraient également étre congues ainsi, comme
I’ endroit ou se termine, se finit le rayonnement de I’ église. Ce qui définit une paroisse, ce ne sont
donc pas ses limites, mais la focalisation des fideles sur un méme curé et son église : le paradigme
dedans/dehors joue uniguement « au centre », au niveau de |’ acces al’ église et au cimetiére, et non
pas au niveau de la paroisse €lle-méme.

On percoit ainsi clairement toutes les différences qui existent entre la « communauté d’installés »
et la paroisse, méme lorsgu’ elles concernent les mémes personnes : la « communauté d’installés »
a pour objet la reproduction physique des feux et de leur interrelation, tandis que la paroisse est
destinée alareproduction spirituelle des fidéles individuel s56. Pour reprendre laterminologie de la
Somme dite d’ Alexandre de Halés, vers 1235/45, |a paroisse serait alors une communio spiritualis,
tandis que la « communauté d’installés » formerait une communio corporaliss7. Il 'y a ainsi
aucune nécessité, théorique ou pratique, a la coextensivitésg, ni a |’ équivalence des modes de
déplacement (déambulation dans le finage versus transitus), sinon notre conception de la
circonscription administrative (¢’ est-a-dire étatique, territorial), ou encore de la « cellule »
— évidemment présente dans |’ « encellulement » de Robert Fossier.

Paroisse et « communauté d’installés » sont donc de deux natures sociales différentes, et parler de
« communauté paroissiale » en paralléle a « communauté d'installés » expose a de graves
contresens (sauf a rajouter a chague fois et selon les cas les adjectifs spiritualis ou corporalis du
Pseudo-Alexandre)59. « Communautariser » la paroisse conduirait en effet a faire disparaitre le fait
gue I’on a affaire ala mise en place d’ un ensemble de pdles (loci) qui non seulement structurent
I’ espace chrétien (noauds d’ un réseau), mais surtout constituent les points de passage obligatoires
(ou points de transitus). Cette polarisation, que Michel Lauwers (2005a) qualifie d inecclesiamento
en raison du réle central de I’ E/église, pourrait ainsi avoir produit un ancrage spatial des
populations dans la mesure ou se produisait une affectation quasi automatique de I’ habitant a un
lieu de culte et d’ inhumation précis. L’inecclesiamento pourrait alors étre considéré comme une
nouvelle forme d adscriptio glebae et donc de réduction invisible de la liberté de mouvement
théorique, bien que cette réduction consistat en une fixation douce fondée sur |’ attrait du sacré « au
centre » (le fameux « esprit de clocher »).

En effet, bien que les paroissiens fussent assignés a telle ou telle paroisse selon leur lieu de
résidence dans tel village — ou, en ville, dans telle rue —, leur changement de lieu de résidence
conduisait au changement de paroisse. Car le déplacement restait toujours possible et réel : on

-11/60-



observe de fait que les populations médiévales ne cessent de bouger, non seulement pour aller au
marché ou en pélerinage ou pour se marier, mais aussi sur les terres, dés lors que I’ on dispose des
documents permettant de suivre nominalement les tenanciers60. L’immobilisme des sociétés
rurales occidentales et |’ attachement des paysans a laterre de leurs ancétres ne sont en effet qu’ une

construction idéologique du 19° siécle61. La polarisation paroissiale ne signifiait par conséquent en
rien une réduction de la liberté de déplacement individuelle (ce qui est congruent avec la vague
d’ « affranchissements » susmentionnée), mais la garantie d’ une présence humaine continue — ce
qui ne signifie en aucun cas des mémes personnes —, parce que tous les lieux de culte et
d’ ensevelissement seraient tendanciellement fréquentés en raison de leur attractivité produite par
leur conception comme lieux d'accés au sacré. On adonc ainsi affaire non pas a une polarisation
des personnes, mais a une polarisation du mouvement de ces personnes — dont le péelerinage est
peut-étre la forme exemplaire, le transitus, en tout cas le paradigme. L’ apparente contradiction
entre polarisation et mouvement se résout ainsi pour ainsi dire d elle-méme des lors qu’on
N’ assimile pas polarisation et immobilisation. L’inecclesiamento ne doit donc pas étre considéré
comme un phénomene d’immobilisation des populations — et donc la connotation carcérale de
I’ « encellulement » S avére inadéquate.

Quant au rapport entre cette mobilité polarisée et I’ organisation de la production dans le cadre
communautaire, on comprend aisément que la polarisation spatiale correspondait parfaitement a la
nécessité de la présence d’ hommes sur les terres, comme condition sine qua non de la production,
mais aussi de |’ appropriation seigneuriale des terres selon le « principe de Carabas », transformant
ainsi les agriculteurs en dépendants paysans62. Par conséguent, |’ Eglise jouait un role absolument
déterminant dans la reproduction a long terme du systéme seigneurial — et I’on devrait
certainement considérer que c'est ce qui a assuré sa position dominante au sein du systeme social
(dmoins de postuler quelque essentialisme a la piété des populations médiévales). En revanche,
déslors que lafluidité de lamain d’ cauvre devint un enjeu fondamental dans le cadre de lamise en
place du salariat et d’un marché de main-d’ cauvre nécessaires au capitalisme, la polarisation
cléricale (I’ esprit de clocher) et la domination cléricale corrélative sur les vivants comme sur les

morts devinrent un probléme — d' ot la dispersion centrifuge des cimetiéres au 18° siécle, au-dela
de I’argumentation du temps en termes d” hygiene de I’ air (Guerreau 1996, p. 98)...

Mais alors a quoi bon les « communautés d’installés », puisque la paroisse semble assurer a elle
seule la reproduction tendancielle du lien a la terre ? Je proposerais | hypothese suivante : le sens
des « communautés d’installés » se trouve moins au niveau des villageois eux-mémes et de leur
volonté d’étre ensemble (comme |’admettent les perspectives de la Genossenschaft ou du
communalisme) qu’au niveau de leurs rapports aux seigneurs — et j’insiste ici sur le pluriel. Il
convient en effet de considérer que la multiplicité des seigneurs qu’ on peut observer dans les
villages ou les villes n’est en rien la conséquence d’ un enchevétrement irrationnel des droits de
propriété provoqué par des partages successoraux, ventes partielles, legs pieux, pertes militaires,
etc., mais qu’elle constitue bien plutét la structure du pouvoir seigneurial63. Sauf situation
exceptionnelle (justement significative en tant que telle, tant par rapport a la régle que par les
formes aors développées), chaque « communauté d’installés » se trouvait ainsi systématiquement
face a un ensemble de seigneurs, aucune seigneurie ne constituait une cellule seigneuriale unigue,
si bien que la communauté des habitants ne pouvait remettre en cause la domination d’ un seigneur
sans menacer en méme temps celle de plusieurs autres.

Le caractere infra-local du pouvoir de chaque seigneur — puisque chague seigneur ne controlait
gu’ une partie de la communauté — avait comme corollaire le caractere multi-local du pouvoir

-12/60-



seigneurial, chague seigneur détenant des droits dans plusieurs lieux (Morsel 2004b, p. 175-178).
Cette dispersion correspondait elle-méme a un autre aspect clé, bien connu, de la transformation du
systéme seigneurial médiéval, a savoir la réduction drastique des terres conservées en régie directe
par les seigneurs (la réserve, dont I’ exploitation directe n’ était plus possible dans une situation
d’extréme dispersion), et donc la nécessaire transformation des communautés en cadre
d’ organisation de la production (par opposition a la villa du systéme domanial). Non que les
seigneurs se transformassent en rentiers du sol, par une sorte de quéte de facilité, selon la classique
« explication » psychologisante : ce désengagement — et plus généralement |a dépersonnalisation
du rapport seigneurial, qui se traduit par la réduction de la réserve tout comme par la régression du
servage, et donc par |’ organisation du travail au niveau de la communauté locale — était la
condition sine qua non de la multi-localité du pouvoir seigneurial, elle-méme corrélative, on I’ a dit,
de I’infra-localité, donc de la multiplicité locale des seigneurs, et donc finalement de la
reproduction du pouvoir seigneurial.

Que la « communauté d’installés » devienne le cadre d’ organisation du travail serait alors
strictement corrélatif du fait qu’elle est en méme temps un ensemble de seigneurs. La conversion
des dépendants en habitants dont j’ai parlé antérieurement ne serait ainsi compréhensible qu’en
tant que phénomene de dépersonnalisation symbolique des rapports de domination seigneuriale du
haut Moyen Age, qui assure |la reproduction locale du pouvoir seigneurial. Si les populations ne
cessent de bouger, elles le font désormais dans le cadre d’un réseau de lieux durables
indépendamment de la présence des habitants, en sorte que les changements individuels ne
remettent pas en cause le fonctionnement général, les déplacements individuels n’ étant plus que
des éléments d’' une circulation (au sens propre) globale. Ce que cette société tendait désormais a
reproduire, a I’ échelle de I’ Occident, ¢’ étaient les rapports des agriculteurs au sol seigneurial
(c’est-a-dire le moyen de production agricole approprié par les seigneurs), euphémisés par les
rapports de chaque chrétien a un espace polarisé sur une église congue comme « son » église.

Le test de la ville féodale.

Que le phénomene des communautés d’installés concernét |I’ensemble de I’ Occident ne doit
cependant pas étre congu de maniere seulement géographique (I’ ensemble des régions d’ Occident,
sauf exception nécessairement signifiante), mais aussi sociale : il n’est pas cense s agir non plus
d’un phénomene purement rural. |l convient par conséquent de tester sur le cas urbain les
hypothéses explicatives élaborées précédemment a propos des campagnes — ce qui est cependant
loin d’ étre la chose aisée que la richesse de la documentation urbaine pourrait faire accroire, ne
serait-ce que parce que I’urbain médiéval n’est pas si facile a définir qu’ on pourrait I’imaginer,
sauf a se contenter de nos évidences. C’est bien ce que suggere, parmi d’autres, Gudrun Wittek
lorsqu’ elle observe : « Qu’est-ce qu’ une ville ? Qu’ est-ce qui fait une ville ? C est une question
souvent posée, a laquelle on ne répond cependant jamais de fagon complétement satisfaisante. La
ville ne s'est jusgu’ a présent pas laissée définir indépendamment du temps et de |’ espace (zeit- und
raumibergreifend) » (Wittek 1994, p. 165). Ma heureusement, au lieu d’ en tirer la conclusion gu'il
ne faut sans doute pas considérer la ville comme zeit- und raumubergreifend, donc au lieu
d’historiciser la notion, I’auteur de ces remarques tente de parvenir au plus petit dénominateur
commun, ce qui aboutit & un résultat assez peu efficace : « une concentration plus ou moins grande
d’hommes » (ibid.), bref une simple agglomération64. C’ est pourquoi I’on ne peut qu’ accepter le
refus d’ André Joris de considérer « laville », dotée d’ une « définition idéale... applicable en tous
temps et en tous lieux » (1969, p. 96 et 100), comme un objet de recherche adéquat, auquel il
oppose le « phénomeéne urbain » dont il préconise « une approche globale » (ibid., p. 100) — a

-13/60-



condition toutefois que le syntagme « phénomeéne urbain » fasse lui-méme |’ objet d' une
construction notionnelle, sans quoi |I’on risque simplement de déplacer le probléme sans le
régleres.

Ainsi, de méme qu’il convient d historiciser « le village », au-dela de I'image d’'intemporalité
sinon d’éternité dont joue la communication politique, marchande ou religieuse actuelle, il
n’ échappera a personne que, méme si le mot lui-méme est utilisé d’un siecle al’ autre, « laville »
N’ est pas non plus une notion intemporelle désignant une réalité dont seule changerait la forme, en
fonction de la modernisation des techniques de construction ou de planification. Le regjet d' unetelle
posture essentialiste, focalisée sur le repérage de prétendues fonctions urbaines au détriment de la
compréhension des pratiques historiques de I’ espace, aboutit a une approche plus dynamique dont
rend bien compte le concept de « fabrique urbaine » (Galinié 2000, Noizet 2007) : loin de se
limiter aux seuls aspects matériels (histoire de la construction, urbanisme), ce syntagme renvoie a
I’examen des interactions entre les hommes a propos de I’ espace et donc entre les hommes et
I’ espace, a des échelles temporelles et causal es nécessairement variables.

Revalorisant ainsi les changements face aux prétendues continuités, on pourrait méme soutenir que
«laville » occidentale (c’ est-a-dire ce que nous considérons comme « la ville ») est née/apparuec6

a partir de lafin du 11° siécle, malgré cette illusion de continuité qu’ entretiennent |’ existence
d’agglomérations plus ou moins populeuses et actives au sortir du Bas-Empire, puis celle de

civitates au haut Moyen Age localisées au méme endroit et absorbées par les villes des 12°-13°
siecles, ainsi que I’ usage durable du terme de civitas. Toutefois, une continuité topographique ne
signifie rien en soi (les lycées, hbpitaux, casernes ou hétels de ville installés dans d’anciens
monastéres ont-ils |le méme sens social que ceux-ci ?) et les civitates du haut Moyen Age ne sont
gue des agglomeérations, au caractéere agraire souvent prononcé et dont la désignation comme
civitas signale moins le caractére urbain que la présence d’ un évégue. Il ne s’ agit d'ailleurs le plus
souvent que d’un noyau de peuplement parmi |’ ensemble de ceux qui, plus tard, ont pu donner
naissance a une ville67. Bref, les cités antiques ont fondamentalement disparu en méme temps que
le systéme social lié al’ Empire romain.

En revanche, les 12°-13° siécles sont le moment auquel commence a se mettre en place un
ensemble de formes urbaines, par la fondation de villes ex nihilo ou la transformation
d’ agglomérations (anciennes ou nouvelles) en villes68. Le contexte a prendre en compte est celui
de laformation des « communautés d'installés », dont la ville n"est qu’ un cas particulier69. Rien
ne permet en effet de considérer la ville comme prédisposée initialement a I’ emporter sur
I ensemble des formes d’ organisation humaine ni a s opposer a la campagne dans le cadre d' un

schéma binaire qui ne I’ emporte sans doute vraiment qu’ a partir du 18° siécle. Cet ensemble est
pour I’essentiel en place alafin du 13° siécle, qu'il s agisse de la France, de I’ Angleterre ou de

I’Empire (alafin du 14° siécle dans les régions de I’ Est) 70, et il n’a pas connu de changements
majeurs avant la Révolution industrielle (qui justement caractérise un tout autre systeme social).

Corollairement, on peut observer une profonde transformation du champ lexical urbain, que rien
n’autorise a considérer comme insignifiant. Schématiquement, cette transformation est double.
D’une part, alors que le latin christianisé aforgé et transmis aux langues vernaculaires une quantité
colossale de termes, on assiste exactement a la situation inverse a propos des mots de « la ville » :
les termes, couramment employés dans les textes latins71, oppidum, urbs et civitas ainsi que leurs
dérivés ont, pour les deux premiers, entierement disparu des langues vernaculaires médiévales au

-14/60-



profit de mots sans aucun rapport avec les termes latins (ville, town, stadt) articulés a d’ autres
termes tout autant nouveaux (ville/bourg/village, town/borough/village, stadt/markt/dorf). Urbs ne
survit plus ainsi qu’a travers des termes savants et rares (et employés initialement moins pour
I” espace urbain qu’ au sens figuré) comme « urbanité » ou « urbain ». Quant a civitas, il devient
certes le terme clé pour la désignation des villes de I’ Europe latine méditerranéenne72, mais au
prix d’une profonde re-sémantisation, a savoir le lien avec la présence d’ un évégue — ce qui
expligue aussi qu’ ailleurs (et méme pas dans I’ Empire), il puisse désigner un quartier particulier au
sein de laville, celui de la cathédrale (cf. I'Tle de la Cité a Paris ou la City a Londres). Un tel
bouleversement du champ lexical, qui plus est a rebours de la tendance dominante de latinisation
du vocabulaire, ne peut étre tenu pour insignifiant : il est le signe de ce qu’ un profond changement
social était al’ cauvre, maisil en aauss été un facteur décisif.

L e second aspect de la transformation du champ lexical a propos de ce que nous appelons « ville »
concerne les termes désormais mobilisés (hors de I’ espace méditerranéen, je le rappelle) : non
seulement ils ne sont pas d’ origine latine, mais surtout ils sont d’ origine rurale, comme le montre,
en francais, la présence du méme étymon villa dans « village » et « ville » et, en anglais, le sens
initialement rural de town. La dichotomie rural/urbain qui nous est si familiére ne va donc pas de
Soi, et son usage a propos du Moyen Age nous contraint & une gymnastique classificatoire qui se
heurte en permanence a des formes hybrides (bourgs et bourgades, Flecken, quasi-citta, etc.) et
dont I'intérét scientifigue est finalement médiocre ; est-il vraiment important, par exemple, de
rattacher telle bastide ala catégorie « ville », telle autre ala catégorie « village », en signalant alors
gue telle bastide rurale est une bastide qui a échoué... ? On percoit ainsi combien une approche
historique de la « ville féodale » contraint a modifier complétement notre systeme d’ opposition et
de groupement des objets, a faire courir la ligne de distinction non pas entre ville et village, mais
par rapport alacité antique et laville industrielle73.

Rien ne permet par conséquent de poser par principe que I’ « installation », dans ses aspects de la
résidence, de I’ organisation de la production, de la polarisation sotériologique (¢’ est-a-dire des
moyens de Salut) et de la confrontation & un groupe seigneurial, ne vaille pas également pour la
ville. Pour ce qui est de ce dernier point, la multiplicité des seigneurs est une situation tout a fait
courante et méme systématique74, et elle a pu se traduire (et donc s entretenir) par I’ estampillage
des maisons (observé a Paris au moins alafin du Moyen Age — voir Roux 1995, p. 131-132 —
sans gu’ on sache depuis quand cette pratique avait cours), dont certaines pouvaient méme étre
construites sur plusieurs censives distinctes mais voisines75. Le détenteur de la maison en
guestion, relevant ainsi de plusieurs seigneurs en méme temps, était alors dans une situation
identique a celle, d§jasignalée, d un villageois tenant des terres de plusieurs seigneurs76.

Pourtant, la question de la ville en tant que communauté d’ installés doit étre posée, dans la mesure
ou laville n'apparait a premiére vue ni comme une communauté de production ni comme une
communauté de Salut — puisqu’ elle est censée étre caractérisée alafois par ladivision du travail,
et par une multiplicité des paroisses. Comment dés lors le paradigme de « I’ installation » envisagé
au village pourrait-il étre possible ? Le cas urbain vient enrichir la réflexion, en méme temps que
ce mode de questionnement permet d’' envisager autrement certains points de |’ histoire urbaine.
Afin d’ éviter les situations biaisées liées aux incertitudes de notre distinction entre villes et
campagnes, je m’ appuierai essentiellement sur des travaux d’ histoire urbaine concernant les « tétes
de réseau urbain » de I’ espace occidental non méditerranéen (France, Angleterre et Allemagne), a
savoir Paris, Londres, Cologne et Lubeck77.

-15/60-



La ville comme communauté productive.

On a vu qu’un caractére fondamental du systeme seigneurial est que désormais |’ organisation
productive s accomplit au niveau du village, et qu’au village, | appropriation collective du finage
dans le cadre de I’ organisation productive (y compris I’ accés aux communaux) est ce qui permet
d articuler les feux en une « communauté d’installés ». Mais dans le cas de laville, |e rapport entre
feu et communauté n’est pas aussi direct, car la « communauté d'installés » ne peut y former le
cadre pratique de I’ organisation de la production : |’ une des principales caractéristiques de la ville
est, Jacques Le Goff y a déja insisté depuis longtemps, la division du travail (par exemple, 1957,
p. 9)78. Laville a une dimension polyfonctionnelle qui constitue justement une grande différence
par rapport aux agglomérations du haut Moyen Age79, mais aussi par rapport aux agglomérations
slaves a la période étudiée80 — sans parler bien sOr des villages, fondamentalement
monofonctionnels (ce que ne remet absolument pas en cause la présence d'un ou deux
« spécialistes » comme le forgeron ou le potier, ou encore le meunier, qui ont le plus souvent aussi
desterres81).

En ville, la « communauté d’installés » n’est ainsi pas le cadre d’ organisation des activités
matérielles (agricoles, artisanales ou marchandes), ce qui pose aors le probléeme de I’ articul ation
entre les feux (noyau de résidence et de production) et la communauté. Or c’est justement sans
doute ainsi que I’on peut comprendre la mise en place d’ une forme spécifique d’ organisation,
censée permettre d articuler ensemble et a I’ échelle de la communauté les feux « spécialisés »
d’une méme activité (ateliers ou ouvroirs, échoppes, peut-étre aussi exploitations agricoles intra
muros) : le « métier » ou la « guilde » (« hanse », zunft, fraternitas, mistery, etc.)82.

La lutte contre la concurrence ou la recherche de la qualité, en général évoquées pour expliquer
I’ existence de ces « métiers » (reprenant ainsi parfois méme des argumentations médiévales83
— comme s celles-ci pouvaient correspondre a une perception objective du fonctionnement social,
et comme si lalutte contre « I’ envie » et « la convoitise » pouvait étre considérée simplement sous
un angle économique), passent ainsi a coté de I’ efficacité structurelle propre du systeme des
meétiers, qui articule les divers ateliers en une structure de production « de la ville » : la bonne
compréhension du sens social du « métier » est oblitérée par la négligence du segment « de/d/dans
(telle ville) » qui accompagne systématiquement la mention de celui-la — on est tisserand de
Bruges, fevre-coutelier de Paris, boulanger de Pontoise, lormier de Londres, etc. On ne produit
donc pas en son nom propre (al’inverse du systéme actuel des « marques »), mais au nom de la
ville (d’ou I’ équivalence fixe qui peut s établir entre nom du produit et nom de la ville — d’ou
également |’ existence de prix locaux, relevés par les manuels de marchands, et non pas de prix
propres atel producteur).

C’est ainsi moins sur le résultat de la normation (le processus de production, le produit) que sur le
fait méme de lanormation qu’il faut se pencher : atitre d’ exemple, les fameux bans échevinaux de

Douai du 13° siecle (Espinas et Pirenne 1909) ne sont a réduire ni a une définition technique, ni a
un contrdle patricien sur le monde des métiers, ni a des préoccupations antilibérales ou charitables ;
ils sont avant tout indispensables a la reproduction de la « communauté d’installés » a partir de ses
feux — et d’ eux seulement, on le verra. Le systeme des métiers n’est ainsi pas un systeme

« conservateur », comme on le soulignait fréquemment au 19° et au 20° siécle dans une perspective
libérale hostile au corporatisme, mais un moyen de faire de laville une « communauté d’ installés »
sans communauté d’ activité effective. L’ appartenance a un « métier » n"aains rien avoir avec la
définition de la profession (qui n’est grille de lecture — donc de configuration — de I’ ordre social

-16/60-



gue dans notre société) ou un simple droit d’ exercice — c’est en premier lieu un mode
d’ appartenance a la ville, en I’ occurrence |’ une des principales fagons d’ étre « habitant » de la
villed4.

La place de I’ organisation productive dans le fonctionnement urbain serait donc homologue de
celle dans le fonctionnement villageois, et pour ce qui est du cas anglais, Rodney Hilton voyait
dans I’ organisation en métiers « une sorte de police municipale » permettant aux « gouvernements
municipaux » de contréler « I’économie industrielle » au méme titre (mais plus efficacement) que
« |e faisaient les propriétaires terriens pour I’ économie rurale » (Hilton 1990, p. 25)85. Toutefois,
si ladimension du contrdle dans I’ organisation des « métiers » ne fait aucun doute, il est clair qu'il
est réducteur de s arréter la : cette organisation a un effet structurant essentiel au niveau de la
communauté d'installés, car elle permet justement alaville d’ é&re une communauté d’installés.

Consécutivement, |’ appartenance au systeme des métiers constitue un enjeu de I’ appartenance a la
communauté urbaine : ceux dont on ne veut pas ou qui ne veulent pas appartenir a la
« communauté d'installés » sont exclus du monde des métiers ; ceux qui veulent (ou sont censés)
appartenir mais « a part » (en général « au-dessus ») sont organises de maniére homologique (C est-
a-dire al’ échelle de la « communauté d’installés »), mais de maniéere formellement (par les divers
modes de représentation) distincte. Le cas parisien est significatif a cet égard : ony observe d’ une
part I’ exclusion des artisans juifs du systéme des « métiers », ce qui est en général expliqué par le
fait que les « métiers » sont nécessairement chrétiens puisqu’ils sont souvent doublés d’ une
confrérie. 1l ne s agit |a cependant que d' une explication superficielle (surtout si on laisse de coté
I’ observation triviale que, dans la société chrétienne, tous les non-juifs sont nécessairement
chrétiens, ce qui ne ferait pas du « métier » une forme spécifiquement chrétienne, mais uniquement
par extension ou dérivation), ces deux aspects (« métier » et « confrérie ») n’ éant corrélés entre
eux que par I’intermédiaire d’ un troisiéme aspect, qui est justement |’ existence nécessaire d’ une
articulation entre feux ou personnes et « communauté d’installés », articulation devant étre assurée
charnellement et spirituellement86. On sait par ailleurs qu’il pouvait exister des formes alternatives
d’ organisation des métiers, correspondant a |’ existence de seigneurs concurrents : il existait par
exemple des « métiers » de |’ évéque87 ou encore de |’ abbaye de Sainte-Geneviéeve88, dont
I affirmation face aux autres « métiers » parisiens peut justement étre considérée comme une forme
de résistance seigneuriale alaformation de la « communauté d installés »89.

D’autre part, on observe a Paris des cas significatifs de « mise a part » de certains types de
« métiers », dont I’ expression la plus significative est leur absence du Livre des métiers du prévot
du roi Etienne Boileau (v. 1268), qu’on ne peut en aucun cas réduire a une énumération
descriptive : comme toute entreprise de formalisation écrite, il s agit de construire un étre social
particulier, ici le monde des métiers90, ¢’ est-a-dire un mode spécifique d’ appartenance ala ville.
On retiendra essentiellement trois formes d' absence : en premier lieu le cas des « marchands de
I’ eau », organises précocement (des le regne de Louis VI ?) au niveau parisien91, mais qui ne se
considérent en aucun cas comme un simple « métier » — ils constituent tout simplement le
« patriciat » parisien, qui contrdle le fonctionnement « municipal » de laville (Bove 2004), ¢’ est-&
dire gu’'ils tentent prioritairement de mobiliser la ville au service de leurs intéréts (largement
convergents avec ceux de I’ensemble de I’ aristocratie locale, alaquelleils sont étroitement liés des

le 12° siecle92, voir Bournazel 1975, p. 59 et p. 69-90). Un autre type d’ absence est celui du
« métier » des bouchers, organisés également précocement93 : ils détiennent collectivement des
privileges et occupent un espace clairement défini (au contraire des autres métiers), mais sont
traditionnellement & part dans la société et I’imaginaire social94 — non seulement & Paris, mais

-17/60-



aussi dans beaucoup de villes.

Letroisieme type d’ absence est celui des universitaires : il a déja été observé que I’ université était
structurée de maniére analogue a un « métier » urbain, la hiérarchie écolier-bachelier-maitre étant
strictement paralléle a celle d' apprenti-val et-maitre des « métiers » (Verger 1973, p. 65)95. On sait
par ailleurs que I' articulation entre I’ université et la « communauté d’installés » a été délicate, le
dipléme accordé en 1200 par Philippe Auguste ayant apparemment abouti a une sorte de
juxtaposition (Morsel 2000b, p. 373-374)96, ce qui pourrait sembler faire aler de soi |’ absence des
universitaires dans le Livre des métiers : quelle n’est pas alors la surprise de trouver, alafin du
préambule, le début d’un article concernant les écoliers, probablement jamais écrit97, qui montre
combien |’ assimilation aun « métier » pouvait constituer un enjeu de premiere importance du point
de vue du positionnement en ville.

On observera cependant qu’ en dépit de ces formes d’ organisation parallele, qui pourraient sembler
faire de la ville une juxtaposition hétérogene de groupes, tout ceci converge en fait dans le méme
sens : car chacune de ces formes (I’ ensemble des métiers enregistrés par Boileau, la hanse des
marchands de |’ eau, la boucherie, I’ université) se présente comme étant « de Paris ». Ainsi, au-dela
des écarts (qui relevent de stratégies de pouvoir au sein de la communauté), c’est toujours la
« communauté d’installés » qui est promue — et I’ on peut méme considérer qu’ elle se renforce a
proportion des revendications et oppositions entre métiers et formes analogues des lors que le
qualificatif « de Paris » n’est justement pas remis en cause mais tacitement admis, sur le mode de
I”évidence : elle gagne alors a chague fois un supplément d’ existence, en tant que dimension
« naturelle ».

Ceci n’est toutefois effectif que pour autant que chacune de ces formes ne corresponde pas a un
sous-ensembl e spatial particulier : si |’ organisation en « métiers » (et/ou hanses, guildes, etc.) avait
abouti a un fractionnement de I’ espace urbain (sachant qu’il y avait trés largement identité entre
lieu d’ habitation et de production), on pourrait plus difficilement considérer cette organisation en
« métiers » comme un fondement de |’ existence de la « communauté d’installés » dans son
ensemble. Or, précisément, les travaux de socio-topographie urbaine ont montré la tres large
inexistence d'un tel zoning professionnel dans la ville médiévale, méme lorsgu’ on peut observer la
localisation concentrée de certaines activités en raison d’ impératifs techniques (besoin d’ eau ou
nuisances induites). Johannes Cramer (1984) aainsi démontré, principalement pour I’ Empire (mais
avec quelques incursions en France), la fragilité méthodol ogique des affirmations d’ une existence
de prétendus « quartiers » professionnels (relevé des noms de rue ou de quartiers, repérages
ponctuels et isolés des feux) : nulle part ne se laisse observer avec certitude |’ existence de tels
quartiers, y compris dans le cas du « métier » peut-étre le plus problématique, celui de latannerie
(qui cumule les facteurs de rejet, liés au travail de produits liés a la mort, aux terribles odeurs
induites par le procédé technique et au besoin d’ eau, polluée apres son usage).

L’ examen détaillé du cas des tanneries dans I’ Empire par le méme auteur (Cramer 1981) montre
gue si I’on peut observer une tendance a la concentration des tanneries dans certains endroits de la
ville (a la périphérie ou dans certaines rues, le long de ruisseaux ou du cours d’eau majeur), la
formation d’un « quartier » réservé aux tanneurs n’est observable que dans quelques villes
(notamment Ulm, Colmar, Strasbourg, Nordlingen, Leipzig, Gorlitz), mais apparemment pas avant
" extréme fin du Moyen Age98. A ce moment-l1a d’ ailleurs, on peut observer en certains endroits
une dissociation entre le lieu de production et le lieu d’ habitation des tanneurs, ce qui fait donc
cesser aux tanneries d’ étre des « feux » a proprement parler (et les tanneurs sont de fait recenses a
leur lieu d" habitation, considéré comme leur « feu », voisin de divers « non-tanneurs »), selon un

-18/60-



procédé que |’ on peut repérer également la ou se produit une certaine concentration des activités de
boucherie99.

Dans le cas de Paris, les roles de taille des derniéres années du 13° et du début du 14° siecle
permettent d’'observer que, S'il existe parfois une certaine concentration locale d activités
particuliéres (parfois imposée par le pouvoir a des fins de contréle, comme pour le change installé
sur le Grand Pont — avec la encore une dissociation du lieu d’ exercice et du lieu de résidence), il
ne s'agit jamais d’ une concentration exclusive : d autres membres du « métier » se rencontrent
ailleurs dans la ville et des membres d’ autres « métiers » sont actifs a I’ endroit considéré. Quant
aux noms de rues formés sur des métiers particuliers, ils ne correspondent que de maniére
épisodique aux activités qu’'on y rencontre. Ceci ne signifie évidemment pas qu’il existe une
relative homogénéité sociale de laville : les registres de taille permettent clairement d’ observer les
inégalités de niveau de taxation (donc de fortune) d’ une paroisse al’autre. Mais une telle inégalité
de ladistribution spatiale, sans doute implicitement connue des habitants, n’ était pas cristallisée et
« dramatisée » par une distribution spatial e stricte des métiers (Cazelles 1972, p. 90-91)100.

La méme chose peut étre observée a Cologne en 1286 (quoique pour la seule paroisse St-Kolumba
— toutefois la plus importante de la ville) : les activités artisanales y apparaissent tres largement
mélangées. Tout au plus peut-on parfois observer cote a cote deux artisans exercant la méme
activité, sans que cela exclue la présence d’ autres artisans de méme activité dans d’ autres rues, ni
des artisans ayant d’ autres spécialités dans cette méme rue (Herborn 1975). La méme chose peut
étre dite pour un quartier de Lubeck (I’ un des secteurs centraux au bord de la Trave) suivi entre
1284 et 1348 (Falk et Hammel 1987), ainsi que pour 17 métiers de Greifswald entre 1350 et 1450
(Igel 2005, notamment p. 232-236 et 244 — plan malheureusement peu lisible)101, ou encore pour
les « métiers » liés a un usage de |’ eau a Bruxelles — alors que, justement, |I’emplacement des
ateliers était soumis a une contrainte qui aurait pu se solder par une concentration qu’ on n’ observe
guere (Deligne 2003).

Cette dispersion fondamentale des « feux » relevant d’un méme métier (méme si cette dispersion
n’est pas completement aléatoire et méme si des noms de rues peuvent donner |I'impression de
regroupements professionnels) apparait ainsi comme un complément essentiel de I’ efficacité du
systéme des « métiers » dans la configuration de la « communauté d’installés ». En effet, non
seulement ce systeme permet de faire de chague artisan (ou commercant) spécialisé un habitant de
la ville, mais en outre la large dispersion des ateliers et échoppes vient éviter que ce systéme des
« métiers » ne débouche sur une juxtaposition de macrocellules productives. Cette mixtion
« professionnelle » et de I” habitat garantissait ainsi une bonne intégration sociae, alafois du point
de vue des représentations (sentiment d’ appartenance collective a la ville indépendamment des
différences d’ activité), mais peut-étre aussi du point de vue de la cohésion concrétel02.

On ne peut ainsi en aucun cas réduire le systeme des « métiers » a une simple institution politico-
eéconomique (témoignant au passage du caractére archaique et sous-développé de la société
médiévale) ni non plus & un simple conservatoire/laboratoire d’ un fonctionnement communautaire
d’ origine carolingienne, passé par analogie ou imitation dans la commune urbaine : ce systéme a
joué un réle essentiel et actif (c’est-a-dire pas seulement référentiel) dans la sociogenése des
« communautés d’installés » urbaines.

La ville comme communauté de Salut.

L’identification directe d’ une ville comme communauté de Salut, analogue a ce qu’ est la paroisse

-19/60-



pour le village, n’ est pas plus aisée que comme une communauté de production. En effet, beaucoup
de villes comprennent plusieurs paroisses, moins pour des raisons d’ encadrement d’ une population
nombreuse que de I’ origine polynucléaire des villes — |’ accroissement démographique ayant pu
ensuite aboutir a la subdivision d’anciennes paroisses ou a la création ex nihilo de nouvelles

paroisses dans les interstices ou a la périphérie. Avec ses quelque 110 paroisses au début du 13°
siécle (Brooke et Keir 1975, p. 122-131, Holt et Rosser 1990, p. 13, Hilton 1990, p. 27)103,
Londres est la championne absolue en la matiére, bien qu’elle soit loin d' égaler I’importance
démographique de Paris, qui n’a alors qu’ une trentaine de paroisses (Friedman 1959, Cazelles
1972, p. 18, et surtout Bourlet et Bethe 2013, p. 162) pour plus de 200 000 habitants vers 1320
(contre ca. 80 000 a Londres). A la méme époque, Cologne avait 19 paroisses pour une popul ation
d’environ 35 000 habitants. Ces trois exemples illustrent parfaitement le fait bien connu qu’il 'y a
aucun rapport entre le nombre des paroisses et le nombre d’ habitants104 — |la logique sociale est
ailleurs. On rencontre d'ailleurs des villes notables qui n’ont qu’une seule paroisse, comme
Francfort/Main ou Besanconl105, mais en ce cas, les établissements ecclésiastiques réguliers

(abbayes de chanoines réguliers et surtout, a partir du 13° siécle, couvents mendiants) servent
clairement de relais pour la pratique « normale », en dehors des grands « rites de passage » de la
vie des laics (baptéme, communion pascale, éventuellement mariage), mais aussi souvent pour
Iinhumation. Il faut ainsi non seulement tenir compte des églises paroissiales, mais aussi de
I’ensemble des établissements ecclésiastiques (absents de I’ espace villageois, sauf parfois un
monastére ou un prieuré — mais qui n’ont aucune fonction pastorale du fait de leur régle de
cl6ture) pour tenter de comprendre comment on pouvait passer de cette multiplicité (ce que
Jacques Chiffoleau appelle le « polycentrisme religieux », 2001) a une conception de
I’ appartenance a une communauté de Salut, sachant que le modele de base (réactivé par le concile
de Latran IV) reste le Salut individuel.

La question se pose d autant plus que certaines paroisses urbaines pouvaient servir de base a
I” organisation « profane » de la « communauté d’installés », soit parce qu’ elles correspondaient
précisément a des ressorts seigneuriaux, comme a Paris (Friedman 1959), soit parce qu’ elles ont
servi de base a la définition de « quartiers » (quarterius, quartale, carton, quartier, viertel, ort,
guarter ainsi que des termes qui renvoient a des divisions en plus de quatre parties : sestier, sizain,
etc.)106, ¢’ est-a-dire des subdivisions institutionnelles de I’ espace urbain dans le cadre desquelles
sont censées étre assurées certaines fonctions particulieres, notamment en matiére fiscale et
défensive, parfois aussi électorale. Bref, si I’on devait absolument les comparer a des formes
urbaines actuelles, ce serait plutot une sorte d’ « arrondissement »107.

Ainsi a Cologne, la ville est organisée en de tels « quartiers », au nombre de 19, dénommeés
Kirchspiele et qui sont largement coextensifs avec les paroisses — comme le sous-entend
d’ailleurs le mot Kirchspiel (que je traduirais littéralement par « ressort ecclésial ») ainsi que le
vocable de la plupart d’ entre eux, sans parler du droit de présentation du curé que beaucoup ont

obtenu au 13° siécle (Erkens 1998, p. 178-181). Ceci conduit notamment a des formes
d’assimilation de la paroisse avec le Kirchspiel. C'est ainsi que la rédaction des coutumes du
Kirchspiel de Niederich (au nord de laville intra-muros) vers 1150 s'intitule traditiones et leges...
in parrochia Nitherich108, alors que ce Kirchspiel ne correspond pas a une seule paroisse (voir
[llustration 2), ou encore que les sceaux utilisés dans ce cadre hésitent entre la dimension
paroissiae et ladimension « civile »109. Mais si I’ on peut (et doit) ainsi considérer que la paroisse
urbaine jouait un réle identique a celui de la paroisse rurale dans I’intégration collective des
chrétiens, au point d aboutir a la formation de petites « communautés d’installés » des lors que

-20/60-



I’ organisation paroissiale était redoublée par |a structuration seigneuriale (comme a Paris) ou une
organisation municipale (comme a Cologne), et si I’on admet que la sociogenése des
« communautés d’installés » devait étre indissolublement spirituelle et corporelle, alors il faut
tenter de comprendre comment cette situation d’ hétérogénéité paroissiale a été dépassée.

Locaia Al daeg g SrISsES (b ColDgrne e mLong danndes § o caniniies

R —— #H

[llustration 2 : Localisation dans les paroisses de
Cologne des maisons données a trois confréries.
Sources : pour lalocalisation Morsel 2013, pour
laréalisation cartographique Noizet 2013.

On pourrait songer, a la suite de Jacques Chiffoleau (2000), ala pratique des fondations de messes
anniversaires par un méme habitant dans divers établissements ecclésiastiques de la ville. Mais
outre que cette pratique est mal connue dans le détail de ses réalisations pour la période
considéréell0, il est difficile de la lire comme un mode d’ appartenance a une communauté
spirituelle parisienne : I'inscription sur I’ obituaire intégre au mieux ala communauté des chrétiens
commémorés dans |’ église en question, les messes sont fondées pour le salut de I’ame du
fondateur, parfois aussi de ses proches et éventuellement pour tous les chrétiens, guere pour les
seuls Parisiens ni au profit du culte divin local (par la fondation d’ objets et « infrastructures »

liturgiques, comme on pourra |’ observer a Nuremberg dans la seconde moitié du 15° siécle , voir
Staub 1995111). Il faut par conséquent trouver d’autres modes d’intégration collective des
individus chrétiens, susceptibles d’ articuler I’ inévitable appartenance paroissiale et |’ appartenance
alaville en tant que communauté de Salut — une sorte de super-paroisse, en somme.

L’un d’eux pourrait étre celui des processions urbaines géenérales, au-dela du seul cadre paroissial.

Les Rogations, puis aussi (a partir de la fin du 13° siécle) la Féte-Dieu sont les principales
processions réguliéres a travers toute la ville (per civitatem ou per villaml112), a quoi pouvaient
S gjouter des processions genérales exceptionnelles pour conjurer un danger (Chiffoleau 1990,
Signori 1995, p. 247-269) ou célébrer un événement important (par exemple, une bataille, voir
Graf 1991, 2003). L’ examen qui a été fait récemment de la pratique des Rogations a la fin du
Moyen Age (Kuchenbuch, Morsel et Scheler 2010, p. 167-179) montre d’ une part qu’ elles éaient
organisées par le clergé lui-méme (dont il exprimait le caractére médiateur incontournable entre les
hommes et dieu), d’ autre part que leur mention et, possiblement, leur pratique présente un
caractere fondamentalement urbain (sinon limité aux cités épiscopales), enfin qu'il s agissait avant
tout d’'un rite « trans-ecclésial » (en ce sens qu’il consistait systématiquement a articuler plusieurs
églises locales entre elles) organise, dans les cités, a partir du pdle principal qu’ était la cathédrale.
Les Rogations avaient ainsi pour effet d’ établir une spatialité cléricale, trans-paroissiale, en ville,

-21/60-


http://www.espacestemps.net/wp-content/uploads/2014/11/141022Morsel-ill-2.jpg

sous la forme d’ une « mise en réseau » des différentes églises — un réseau a la fois hiérarchisé
(par le départ et le retour, trois jours de suite, de et a la cathédrale) et s étendant, de maniére
rayonnante, jusqu’ a la périphérie (voire, lorsque ¢’ est possible, al’ une des hauteurs périphériques
surplombant la ville — ce qui nous rappelle que la maitrise de |’ espace passe aussi par celle du
relief).

On pourrait, en revanche, considérer que le succes de la Féte-Dieu pour la question qui nous
occupe présente un double intérét : d’une part, a la différence des Rogations, centrées sur les
reliques, la Féte-Dieu est centrée sur |'hostie (d'ou le nom courant de procession du Corpus
Christi), ¢’ est-a-dire une espece strictement monopolisée par le clergé (alors que n’importe qui
peut avoir chez soi des reliques, ce qui relativise d’autant leur puissance de focalisation sur les
églises — sauf ay multiplier les reliques de saints prestigieux, avec tous les risques que cela
représentait en matiére de trafic, bien mis en scene par Chaucer dans ses Contes de Canterbury) et
réalisée par le clergé lors de la consécration eucharistique. D’ autre part, le corpus Christi présente
une dimension « communautaire » nettement plus affirmée que les Rogations en raison de la
théologie de la communion qui fait de la consécration eucharistique alafois |’ effectuation du corps
du Christ et du « corps mystique » qu’est I’ ensemble des chrétiens (Lubac 1944). Toutefois, on ne
perdra pas de vue que le corpus Christi (qu'il s agisse de I’ hostie ou de la procession, dans les
deux cas effectuées localement) n’est pas censé fonder une communauté locale, mais intégrer a
I’ensemble de I’ Eglise — ce qui signifie qu’ on ne peut pas exclure que I’instauration et le
développement de la Féte-Dieu doivent étre considérées comme une forme de réaction (sur le
mode de |'intégration a une échelle beaucoup plus vaste contre le développement des
communautés d'installés, concu comme une modalité de division (charnellg)).

Outre cette intégration annuelle des paroissiens en un ensemble chrétien proprement urbain, il me
semble qu’ on doit également prendre en compte une autre forme de dépassement de I’ appartenance
étroitement paroissiale : les confréries. On connait malheureusement assez mal les confréries des

12°-13° siécles dés lors qu’il ne s agit pas de confréries de clercs (comme celle du Mans, voir
Vincent 1993) ou specifiguement « accrochées » a un établissement ecclésiastique (comme la
confrérie des « févres » de Caen « domiciliée » dans une abbaye pré-montrée extérieure alaville et
qui fait bénéficier les confréres du trésor des suffrages de I’ ensemble de I’ ordre prémontré, voir De
Boiard 1957). Toutefois, le cas de Cologne a bénéficié, ces derniéeres années, d un important
travail de publication de documents113 qui permet un certain nombre d’ observations. Hermann
Jakobs (1985) a déja clairement souligné le lien étroit qui existe entre la constitution de formes
confraternelles (guildes, métiers, confréries), qu'il subsume sous le nom de Bruderschaft (a
traduire ici par « confraternité » et correspondant au terme latin fraternitas dont usent alors les
textes), et la formation de la « commune » de Cologne (souléevement de 1074, contréle des
murailles en 1106, coniuratio pro libertate en 1112, etc.). Sa démarche est toutefois
essentiellement institutionnelle et consiste a faire apparaitre les points de recoupement (personnels,
spatiaux ou institutionnels) entre les diverses formes confraternelles, pour expliquer comment se
forme et s'impose le pouvoir communal (au profit d’'une élite elle-méme organisée
confraternellement, dans le cadre de la Richerzeche — le « club des puissants »). Mais ceci ne
permet pas, me semble-t-il, de comprendre comment |’ hétérogénéité fondamentale de la ville (a
Cologne au moins autant qu’ ailleurs) a pu étre dépassée au profit d’un espace social urbain. Il
importe pour cela d’intégrer a I’analyse la dimension proprement spatiale (tant dans |’ espace
concret que dans | es représentations spatiales) des « confraternités ».

L’ ambiguité (pour nous) du terme fraternitas ne doit évidemment pas étre considérée comme un

-22/60-



signe d'imprécision sémantique (implicitement corrélé a un sous-développement social ou
culturel) : c’est la uniguement le signe de ce que notre mode de distinction entre « métier » et
« confrérie » (sous-tendu par notre distinction courante entre économie et religion) n’'avait pas
cours dans cette société. De fait, le cadre du « métier » est I’ un des plus anciens cadres d apparition
et de développement des confréries de laics (voir le cas susmentionné des « févres » de Caen),
avant que s’ en soient détachées et organisées parallelement (sur le modele des confréries de
clercs ?) des confréries de « métier », en paralléle aux « métiers » eux-mémes. Les « métiers »
conservent ensuite souvent, de cette situation antérieure, quelques traits caritatifs (la caisse de
secours), mais les confréries de « métier » ne se préoccupent normalement pas du tout des aspects
productifs et techniques du « métier », ce qui a aussi pour corollaire qu’elles ne recrutent pas
seulement parmi les membres du « métier » concerné. Mais dans la mesure ou les membres du
« métier » en question y sont dominants et ou, comme on |I’a vu antérieurement, ces membres du
« métier » sont généralement dispersés a travers |’ espace urbain, on peut en conclure logiquement,
méme en |’ absence de listes de membres, que les confréries de « métier » assemblaient sans doute
des personnes appartenant a des paroisses différentes.

On peut probablement en dire autant de la « Grande confrérie Notre-Dame aux prétres et bourgeois
de Paris », dont la plus ancienne mention sire remonte a 1203 (Le Roux de Lincy 1844, Vaquier
1911)114, qui assemblait des membres résidant dans diverses paroisses (ce que confirme
également I’ obituaire de la confrérie, dans lequel est fréguemment mentionnée I’ église paroissiale
également chargée de la commémoration, voir Bove 2000, p. 259, note 21). Le cas de la confrérie
Saint-Wolfgang de Ratisbonne présente des traits particuliers, mais qui, en définitive, rendent sa
fonction sociale comparable : sa plus ancienne mention sire remonte a 1201, mais elle est
expressément organisee en huit « branches » (appelées elles aussi fraternitates) localisées chacune
dans un des établissements ecclésiastiques séculiers ou réguliers qui, par ailleurs, constituent les
pbles paroissiaux. Par conséquent, la confrérie dans son ensemble recrutait a la fois au niveau
paroissial et a|’échelle de laville, et la possibilité existait, en tout cas alafin du Moyen Age et
moyennant finance, de mobiliser lors de ses obséques les huit « branches », représentées par leurs
ciergeslis.

Dés lors, toutefois que I’ on n’'a pas affaire a une confrérie dont le recrutement est catégoriel (ou
alors relative a une catégorie dont on ignore la distribution spatiale), ou pour laquelle on ne dispose
pas de listes de membres, la mesure de son caractere communautaire a |’ échelle urbaine devient
délicate. C'est |a que le cas colonais peut nous aider. Huit confréries « de laics » y ont jusqu’a
présent été repérées avant 1300116, mais la documentation les concernant est plutdt maigre. Quatre
ne sont connues que par une unique mention, une seulement présente une liste de membres
(composée pour I’ essentiel de prénoms...), une autre un nécrologe et une liste de donateurs (dont
« |’ adresse » a Cologne est difficile atrouver...). Il est par conséquent particuliérement malaise de
mesurer |’ échelle de dispersion de ces confréries.

Toutefois, on dispose pour trois d’ entre elles d’ indications concernant des maisons de Cologne qui
sont en leur possession ou qui leur sont explicitement données, et |’ on peut raisonnablement penser
gue la concentration ou la dispersion spatiales de celles-ci pourraient étre considérées comme
I"indice du rayonnement de la confrérie en question117. Par ailleurs, I’ existence a Cologne de

I’ extraordinaire documentation des Schreinsbiicher, qui enregistrent depuis le 12° siecle une bonne
partie des mutations immobilieres, qu’elles localisent a peu pres précisément et dont Hermann
Keussen (1910) a recoupé les localisations, permet de cartographier ces possessions (voir
[lustration 2)118.

-23/60-



Pour la confrérie du Saint-Esprit, fondée en relation avec |’ hépital du Saint-Esprit (directement
aupres de la cathédrale), on dispose de prés d’ une trentaine de telles localisations jusqu’alafin du

13° siecle (Militzer 1997-99, n° 42.1-42.34, p. 654-669) : elles se répartissent un peu partout dans
I’ espace colonais119, notamment dans neuf a dix paroisses120. La confrérie des Rois Mages,
également liée (mais cette fois directement) a la cathédrale, est moins bien documentée : on ne
connait gu’ une gquinzaine de transactions (dont plus de la moitié — et les plus anciennes — sont
mentionnées par un seul document et ne figurent pas dans les Schreinsbiicher) pour la seconde

moitié du 13° siecle (Militzer 1997-99, n° 26.1-26.8, p. 306-310). Elles se répartissent sur toute la
moitié nord de la villel21, en particulier sur cinq paroissesl2?2 ; il s'agit probablement d’'un
minimum étant donné la forme de la documentation. Cette incertitude est encore plus grande pour
la confrérie Sainte-Croix, liée ala collégiale St. Maria ad Gradus (toujours a proximité immeédiate
de la cathédrale), pour laguelle on ne connait que quatre possessions entre 1292 et 1300 (Militzer
1997-99, n° 86.1-86.5, p. 1030-1031) : elles se répartissent sur le centre (Herzogstral3e, Breite
Strale : paroisse St. Kolumba) et le nord (Maria-Abla3-Platz : paroisse St. Maria Ablal3)123. En
dépit du caractére inégal et certainement incomplet de la documentation actuellement disponible, il
ne fait aucun doute que les trois confréries envisagées étaient connues a travers |’ essentiel de
I’ espace colonais. Ceci ne signifie bien slr pas que les donateurs de maisons ou de cens sur les
maisons étaient automatiquement des membres de la confrérie considérée, mais du moins qu'ils
s'en « sentaient » d’'une maniére ou d’une autre proches. Que par ailleurs les trois confréries
examinées alent toutes trois gravité, directement ou indirectement, autour de la cathédrale est tres
probablement significatif : on retrouve ici la fonction focalisante (homologique a celle de I’ église
paroissiale dans la communauté villageoise) de la cathédrale qu’ on avait déa rencontrée a propos
des Rogations.

Tout ceci ne signifie évidemment pas que toutes les confréries jouaient un tel role de « pont » entre
les paroissesl24 : certaines pouvaient sans doute se restreindre a une rue ou aux environs
immeédiats d’un établissement ecclésiastique. Mais entre les confréries de « métier » et les
confréries focalisées sur les cathédrales (sans oublier celles qui sont organisées autour des couvents
mendiants, sur lesquelles on n'a que peu d’informations pour I’ époque), il me semble qu’ on peut
considérer sans difficulté, comme jel’ai fait antérieurement du « métier », qu’'il s agit [a d’un mode
d’ appartenance (chrétienne) alaville. Une illustration spectaculaire de ceci est fournie par le cas
de Digne en 1291 (Coulet 1993, p. 354), ou la consultation des habitants au sujet d’ une levée de
taille est réalisée, sur I'initiative des cominaux (I’embryon de municipalité) eux-mémes, par
I"intermédiaire de trois confréries, couvrant I’ensemble de I’ espace urbain (ville et bourgs extra-
muros). Au-dela de I appartenance paroissiae, la confrérie faisait appartenir a ce que les discours
urbains du temps présentaient de plus en plus comme une « sainte ville », éventuellement une
prefiguration de la Jérusalem céleste, en tout cas comme une « société chrétienne urbaine ». La
prise en compte de ce phénomeéne est indispensable a la compréhension de la sociogenése de la
ville médiévale (et au dépassement des positions anti-urbai nes exprimeées par un certain nombre de
clercs, principalement bénédictins), qui ne peut en aucun cas étre réduite simplement a des facteurs
politico-institutionnels. Encore une fois, la ville est un ensemble de rapports sociaux formant
systéme, et |la formation de cet ensemble de rapports sociaux ne peut étre qu’indissol ublement
matériel et idéel.

On pourrait ainsi considérer que ¢’ est par le biais des « métiers » et des « confréries » que les gens
vivant en ville deviennent des « habitants » de la ville au sens fort du terme et par opposition a de
simples résidents — bref ce que j'ai appelé des « installés ». L’ efficace en la matiére de
processions comme les Rogations, puis plus tard de la Féte-Dieu, ne semble pas non plus pouvoir

-24/60-



étre négligée. Tout ceci montre combien la distinction ville/campagne vient brouiller I’analyse du
phénoméne communautaire et qu’il importe de la dépasser au profit d’ une approche plus globale,
en |’ occurrence centrée sur |’ appartenance sociale collective référée a un lieu. Ce qu'il s'agit de
comprendre, au-dela des cas particuliers et des fausses distinctions, ¢’est comment tiennent
ensemble un nombre croissant de personnes agglomérées, ou (pour pasticher Alain Desrosiéres)
comment on fait « de I’un a partir du multiple » (1993, p. 87), sans que cet « un » soit un simple
agrégat mais bien plutdt une « réalité sociale » spécifique a laquelle croit I’ ensemble des acteurs
sociaux. Le probléme majeur qu’ a rencontré (et réglé) cette société était de faire tenir un ensemble
tres hétérogene qui ne disposait d’aucune légitimité en soi : le rassemblement des hommes au
niveau villageois devait étre produit, et a fortiori la coalescence de plusieurs noyaux de
peuplement et de plusieurs paroisses au niveau urbain.

Au-dela cependant de ce qui retient le plus I’ attention, a savoir le processus d’ agglomération,
souvent corrélé a une lecture politique en termes d’union qui fait laforce, il faut observer que ce
processus d’ « installation » produit avant tout de la fixation au sol, a la campagne comme alaville.
Mais, on |’a dit, cette fixation est une « fixation douce », « euphémisée » (pour reprendre une
terminologie de Pierre Bourdieu), en ce sens d une part qu’elle n’ apparait pas comme une
contrainte mais comme un désir de la part des populations (I’ « esprit de clocher », I’ « heureux qui
comme Ulysse... »), d’autre part qu’elle n’assure pas une immobilisation de la population, mais
bien plutdt une présence partout — la valorisation de la figure du retour étant le complément
indispensable de cette mobilité tolérée parce qu’ encadréel25. Dans le cas artisanal, la disponibilité
de lamain-d ceuvre était assurée par la circulation non seulement intense, mais surtout systémique
des valets (compagnons), tandis qu’ é&tre maitre signifiait, comme le disent les statuts des lormiers
londoniens, « maison tenir »126.

Par conséguent, I’idée d’ une conversion des dépendants en « installés » ne devrait en aucun cas
faire accroire que les villageois ou les citadins ne sont plus des dominés : ¢’ est tout simplement la
forme de la domination qui a changé, sans qu’on puisse considérer qu’il y a eu atténuation
effective. L’ hypothese qui se dessine ici est méme plutdt celle d’une meilleure efficacité de la
domination, grace a la participation décisive quoique involontaire des « installés » a leur propre
soumission, par le biais de I'internalisation d’un systéme de représentations dans lequel
I” appartenance spatiale a la fois masgue les rapports interpersonnels de domination et légitime la
soumission de chacun a des impératifs collectifs. Le modéle théorique al’ arriere-plan est celui de
la « violence symbolique », développé en son temps par Pierre Bourdieu (1980, p. 216-221)127,
mais jusqu’ alors plutdt négligé par les historiens. La « communauté d’installés » devrait par
conséguent étre congue comme un mode d’ encadrement social plus intense (que je qualifie de
« densification sociae »), dans lequel les dominés se chargent involontairement de I’ essentiel du
travail a travers la naturalisation du référent local de leur vie. La bonne question serait par
conseguent non pas : dis-moi ou (ou comment) tu habites et je te dirais qui tu es, mais: dissmoi s
tu habites— et jete dirais ce que tu es.

Illustration : Vue du village de Gemmingen (Allemagne) au début du 16° siécle (dessin conservé au
Generallandesarchiv Karlsruhe). Source : Wikipedia.

Bibliographie

Aertsen, Jan A. et Andreas Speer (dirs.). 1998. Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter.
Berlin/New York : Walter de Gruyter.

-25/60-


http://de.wikipedia.org/wiki/Gemmingen#mediaviewer/File:Gemmingen-hist-ansicht.jpg

Agamben, Giorgio. 2008. « Qu’ est-ce qu’un paradigme ? » in Agamben, Giorgio. Sgnatura rerum. Sur
la méthode, p. 9-36. Paris: Vrin.

Alés, Catherine. 1990. « Chroniques des temps ordinaires. Corésidence et fission yanomami »
L’'Homme, n° 113 : p. 73-101.

Arnold, Klaus. 1980. Niklashausen 1476. Quellen und Untersuchungen zur sozialreligiésen Bewegung
des Hans Behem und zur Agrarstruktur eines spatmittelalterlichen Dorfes. Baden-Baden : V. Koerner.

Assier-Andrieu, Louis. 1986. « La communauté villageoise. Objet historique. Enjeu théorique »
Ethnologie francaise, vol. 16, n° 4 : p. 351-360.

Bader, Karl Siegfried et Gerhard Dilcher. 1999. Deutsche Rechtsgeschichte. Land und Stadt — Birger
und Bauer im Alten Europa. Berlin/Heidelberg : Springer.

Barel, Yves. 1977. La ville médiévale, systéme social, systéme urbain. Grenoble : Presses universitaires
de Grenoble.

Barthélemy, Dominique. 1993. La société dans le comté de Venddme de I’ an mil au XIV° siécle. Paris:
Fayard.

—. 1997. La mutation de I’an mil a-t-elle eu lieu ? Servage et chevalerie dans la France des X° et XI°
siecles. Paris: Fayard.

—. 2005. « Lamutation deI’an 1100 » Journal des Savants: p. 3-28.

Belayche, Nicole. 1984. « Aidn : vers une sublimation du temps » in Leroux, Jean-Marie (dir.). Le temps
chrétien de la fin de I’ Antiquité au Moyen Age, 111°-XI11° siécle, p. 11-29. Paris : Editions du CNRS.

Benecke, Georg Friedrich, Wilhelm Miller et Friedrich Zarncke. [1861-63] 1990. Mittelhochdeutsches
Worterbuch. Tomes 2-3. Stuttgart : Hirzel.

Bensa, Alban. 1996. « De la micro-histoire vers une anthropologie critique » in Revel, Jacques (dir.).
Jeux d échelles. La micro-analyse a |’ expérience, p. 37-70. Paris : Gallimard/Le Seuil.

Bériou, Nicole. 1983. « Autour de Latran IV (1215) : la naissance de la confession moderne et sa
diffusion » in Groupe de la Bussiére (dir.). Pratiques de la confession des Peres du désert a Vatican I1.
Quinze études d' histoire, p. 73-92. Paris : Cerf.

Berque, Augustin. 2000. Ecoumene. Introduction a I’ étude des milieux humains. Paris : Belin.

—. 2003. « Lieu. 1 » in Lévy, Jacques et Michel Lussault (dirs.). Dictionnaire de la géographie et de
I’ espace des soci étés, p. 555-556. Paris : Belin.

Blickle, Peter. 2000. Kommunalismus. Skizzen einer gesellschaftlicher Organisationsform. Munchen :
Oldenbourg.

Bloch, Marc. [1937] 1963. « Que demander al’ Histoire ?» in Bloch, Marc. Mélanges historiques. Tome
1, p. 3-15. Paris: SEVPEN.

—. [1941/42] 1997. Apologie pour I’ histoire, ou Métier d historien. Edité par Etienne Bloch. Paris :
Calin.

Boileau, Etienne (éd.). [1879] 1980. Le livre des métiers, XI11° siécle. Edité par Lespinasse, René de et
Francois Bonnardot en 1879. Genéve : Slatkine.

-26/60-



Borderie, Quentin. 2011. « L’espace urbain entre Antiquité et Moyen Age. Analyse géoarchéol ogique
desterres noires : études de cas. » Thése de doctorat, Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

Boucheron, Patrick et Denis Menjot. 2003. « Laville médiévale » in Pinol, Jean-Luc (dir.). Histoire de
I’Europe urbaine. Tome 1, p. 287-592. Paris: Le Seuil.

Bourdieu, Pierre. 1980. Le sens pratique. Paris : Minuit.
—. 2002. La domination masculine. Paris: Le Seuil.

Bourdieu, Pierre, Jean-Claude Chamboredon et Jean-Claude Passeron. 1973. Le métier de sociologue.
Préalables épistémol ogiques. Paris/La Haye : Mouton.

Boureau, Alain. 1993. L’ événement sans fin. Récit et christianisme au Moyen Age. Paris : Belles Lettres.

Bourin, Monique. 2004. « Mitose paroissiale et communautés d' habitants en Bas-Languedoc au seuil du
XIV® siécle : Caussiniojouls et Cabrerolles » in Monique Goullet et co-auteurs (dirs.). Retour aux
sources. Textes, études et documents d’ histoire médiévale offerts a Michel Parisse, p. 207-215. Paris :
Picard.

Bourin, Monique et al. (dirs.). 1990-2008. Genése médiévale de I’ anthroponymie moderne. Tome 1-6.
Tours : Presses universitaires Frangois-Rabelais.

Bourin, Monique, Jean-Marie Martin et Frangois Menant (dirs.). 1996. L' anthroponymie, document
d’ histoire sociale des mondes méditerranéens médiévaux. Rome/Paris : Ecole Francaise de Rome.

Bourlet, Caroline et Anne-Laure Bethe. 2013. « Création des plans de référence pour lafin du Moyen
Age: ilots, voierie, paroisses et quétes » in Noizet, Héléne, Boris Bove et Laurent Costa (dirs.). Paris de
parcelles en pixels. Analyse géomatique de I’ espace parisien médiéval et moderne, p. 155-165. Paris :
Presses Universitaires de Vincennes/Comité d’ histoire de la Ville de Paris.

Bourlet, Caroline et Alain Layec. 2013. « Densités de population et socio-topographie : la
géolocalisation du role de taille de 1300 » in Noizet, Héléne, Boris Bove et Laurent Costa (dirs.). Paris
de parcelles en pixels. Analyse géomatique de |’ espace parisien médiéval et moderne, p. 223-245.
Paris : Presses Universitaires de Vincennes/Comité d’ histoire de la Ville de Paris.

Bournazel, Eric. 1975. Le gouvernement capétien au XI1° siécle (1108-1180). Structures sociales et
mutations ingtitutionnelles. Paris : PUF.

Bove, Boris. « Espace, piété et parenté a Paris aux XI11° et X1V° siécles d' aprés les fondations
d’anniversaires des familles échevinales » in Boucheron, Patrick et Jacques Chiffoleau (dirs.). Religion
et société urbaine au Moyen Age. Mélanges offerts & Jean-Louis Biget, p. 253-281. Paris : Publications
de la Sorbonne.

—. 2001. « La demeure bourgeoise a Paris au XIV® siécle : bel hotel ou grant meson ? » Histoire
urbaine, n° 3: p. 69-75.

—. 2004. Dominer la ville. Prévots des marchands et échevins parisiens (1260-1350). Paris: CTHS.

Brachmann, Hansjurgen (dir.). 1995. Burg-Burgstadt-Stadt. Zur Genese mittelalterlicher
nichtagrarischer Zentren in Ostmitteleuropa. Berlin : Akademie Verlag.

Brooke, Christopher N. L. et Gillian Keir. 1975. London, 800-1216. The Shaping of a City, p. 122-131.
London : Secker & Warburg.

-27/60-


http://tel.archives-ouvertes.fr/docs/00/67/24/22/PDF/Borderie_2011_-_L_espace_urbain_entre_Antiquite_et_Moyen_Age_analyse_geoarcheologique_des_terres_noires.pdf
http://tel.archives-ouvertes.fr/docs/00/67/24/22/PDF/Borderie_2011_-_L_espace_urbain_entre_Antiquite_et_Moyen_Age_analyse_geoarcheologique_des_terres_noires.pdf

Bucher, Karl. 1886. Die Bevolkerung von Frankfurt am Main im XIV. und XV. Jahrhundert.
Socialstatistische Sudien. Tome 1. Tubingen : Laupp.

Burnouf, Joélle. 2008. Archéologie médiévale en France, |1 : Le second Moyen Age (XI1°-XVI° siécle).
Paris: La Découverte.

Cazelles, Raymond. 1972. Nouvelle Histoire de Paris. De la fin du régne de Philippe Auguste a la mort
de CharlesV (1223-1380). Paris : Hachette.

Champagne, Alain. 2007. L’artisanat rural en Haut-Poitou (milieu XIV*-fin XVI° siécle). Rennes :
Presses universitaires de Rennes.

Chastang, Pierre. 2008. « L’archéologie du texte médiéval. Autour de travaux récents sur I’ écrit au
Moyen Age » Annales HSS, n° 63 : p. 245-269.

Chiffoleau, Jacques. 1990. « Les processions parisiennes de 1412. Analyse d'un rituel flamboyant »
Revue Historique, n° 284 : p. 37-76.

—. 2000. « Note sur le polycentrisme religieux urbain alafin du Moyen Age » in Boucheron, Patrick et
Jacques Chiffoleau (dirs.). Religion et société urbaine au Moyen Age. Mélanges offerts & Jean-Louis
Biget, p. 227-252. Paris : Publications de la Sorbonne.

Chouguer, Gérard. 2000. L’ étude des paysages. Essais sur leur forme et leur histoire. Paris : Errance.
Clanchy, Michael. 1979. From Memory to Written Record. England 1066-1307. London : Arnold.

Coulet, Noél. 1982. « Processions, espace urbain, communauté civique » Cahiers de Fanjeaux, n° 17 :
p. 381-397.

—. 1993. « Quartiers et communauté urbaine en Provence (XI11°-XV* siécles) » in Bourin, Monique
(dir.). Villes, bonnes villes, cités et capitales. Etudes d' histoire urbaine (XI1°-XVII1° s.) offertes a
Bernard Chevalier, p. 351-359. Caen : Paradigme.

Coville, Alfred. 1888. Les Cabochiens et I’ ordonnance de 1413. Paris : Hachette.
Cramer, Johannes. 1981. Gerberhaus und Gerberviertel in der mittelalterlichen Sadt. Bonn : Habelt.

—. 1984. « Zur Frage der Gewerbegassen in der Stadt am Ausgang des Mittelalters » Die alte Stadt.
Zeitschrift fir Stadtgeschichte, Sadtsoziologie und Denkmalpflege, n° 11 : p. 81-111.

Cursente, Benoit. 2008. « L’ espace des médiévistes francais et I’ espace de FRAMESPA-Terrae » Les
Cahiers de Framespa, n° 4.

De Bouard, Michel. 1957. « De la confrérie pieuse au métier organiseé : lafraternité des févres de Caen
(fin du X11°s.) » Annales de Normandie, n° 7 : p. 165-177.

Débax, Héléne. 2012. La seigneurie collective. Pairs, pariers, paratge : les coseigneurs du XI° au XI11°
siecle. Rennes : Presses universitaires de Rennes.

Debus-Kehr, Monique. 2007. Travailler, prier, se révolter. Les compagnons de métier dans la société
urbaine et leur relation au pouvoir (Rhin supérieur, XV siécle). Strasbourg : Publications de |a Société
savante d’ Alsace.

Deguilloux, Marie-France et al. 2010. « Analyse de parenté par |’ approche pal éogénétique » in Cartron,
Isabelle et Dominique Castex (dirs.). Du temple antique a la chapelle Saint-Sméon. L’ occupation d'un

-28/60-


http://www.armand-colin.com/download_pdf.php?idd=0&cr=36&idr=27&idart=4449
http://www.armand-colin.com/download_pdf.php?idd=0&cr=36&idr=27&idart=4449
http://framespa.revues.org/320
http://framespa.revues.org/320

ancien « il6t » du rivage de |’ estuaire de la Gironde. Tome 1, p. 237-249. Bordeaux : Aquitania.

Delaborde, Henri-Frangois (éd.). 1916. Recueil des Actes de Philippe Auguste. Tome 1. Paris :
Imprimerie Nationale.

Deligne, Chloé. 2003. Bruxelles et sa riviere. Genese d’un territoire urbain (XII1°-XVIII° siécle).
Turnhout : Brepols.

Demade, Julien. 2004. « Sur les corvées en Haute-Allemagne. Du rapport de production au symbole de
domination (X1°-X1V® siécles) » in Bourin, Monique et Pascual Martinez Sopena (dirs.). Pour une
anthropologie du prélévement seigneurial dans les campagnes de I’ Occident médiéval (XI°-XIV®
siecles). Réalités et représentations paysannes, p. 337-363. Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2007. « Du prélévement a la ponction : temps du prélévement et marché des denrées » in Bourin,
Monique et Pascual Martinez Sopena (dirs.). Pour une anthropologie du prélévement seigneurial dans
les campagnes de I’ Occident médiéval (XI°-XIV° siecles). Réalités et représentations seigneuriales,
p. 321-342. Paris : Publications de la Sorbonne.

Demade, Julien et Joseph Morsel. 2005. « Les Eigenleute de Franconie aux X111°-XV* siécles. Essal
d’ appréhension spatiale et sémantique d’' une catégorie sociale malmenée » in Bourin, Monique et Paul
Freedman (dirs.). Forms of Servitude in Northern and Central Europe : Decline, Resistance, and
Expansion, p. 75-113. Turnhout : Brepols.

Denifle, Heinrich et Emile Chéatelain (éd.). 1889. Chartularium Universitatis Parisiensis. Tome 1.
Paris: Deldain.

Descamps, Benoit. 2004. « La destruction de la grande boucherie de Paris en 1416 » in Hypothéses
2003. Travaux de I’ Ecole doctorale d’ histoire de I’ Université Paris | Panthéon-Sorbonne, p. 109-118.
Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2009. « “Tuer, tailler et vendre char”. Les bouchers parisiens & la fin du Moyen Age. » Thése de
doctorat, Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

Descimon, Robert et Jean Nagle. 1979. « Les quartiers de Paris du Moyen Age au XV111° siécle.
Evolution d’ un espace plurifonctionnel » Annales ESC, n° 34 : p. 956-983.

Desmarais, Gaétan. 1995. La morphogenése de Paris. Des origines a la Révolution. Paris/Québec :
L’ Harmattan/CELAT.

—. 2001. « Pour une géographie humaine structurale » Annales de géographie, n° 617 : p. 3-21.

Desrosiéeres, Alain. 1993. La politique des grands nombre. Histoire de la raison statistique. Paris : La
Découverte.

Devroey, Jean-Pierre. 2003. Economie rurale et société dans I’ Europe franque (VI*-IX° siécles). Paris
Belin.

—. 2005. « Communiquer et signifier entre seigneurs et paysans » in Fondazione Centro italiano di
studi sull’ Alto Medioevo (dir.). Comunicare e significare nell’ alto medioevo, p. 121-152. Spoleto :
Centro italiano di studi sull’ Alto Medioevo (Settimane di studi, 52).

Du Cange, Charles. [1886] 1954. Glossarium mediae et infimae Latinitatis. Tome 7. Graz : Akad.
Druck- und Verlaganstalt.

Dunninger, Hans. 1961/62. “ Processio peregrinationis’. Volkskundliche Untersuchungen zu einer

-29/60-



Geschichte des Wallfahrtswesens im Gebiet der heutigen Didzese Wiirzburg. Wirzburg : Bischdfliches
Ordinariatsarchiv (Wirzburger Ditzesangeschichtsblatter, 23/24).

Ehbrecht, Wilfried. 2001. « Uberall ist Jerusalem » in Brauer, Helmut et Elke Schlenkrich (dirs.). Die
Sadt als Kommunikationsraum : Beitrage zur Stadtgeschichte vom Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert.
Festschrift fir Karl Czok zum 75. Geburtstag, p. 129-185. Leipzig : Universitatsverlag.

Erkens, Franz-Reiner. 1998. « Sozialstruktur und Verfassungsentwicklung in der Stadt Koln wahrend
des 11. und frihen 12. Jahrhunderts » in Jarnut, Jorg et Peter Johannek (dirs.). Die Frihgeschichte der
europaischen Sadt im 11. Jahrhundert, p. 169-192. Kéln/Weimar/Wien : Bohlau.

Espinas, Georges et Henri Pirenne (éds.). 1909. Recueil de documents relatifs a I’ histoire de I'industrie
drapiére en Flandre. Tome 2. Bruxelles : Kiessling.

Estienne, Robert. [1549] 1972. Dictionnaire frangois-latin. Geneve : Slatkine.

Fabre et a. (dirs.). 1996. Morphogenese du village médiéval (IX*-XI1°s.). Actes de |a table ronde de
Montpellier (22-23 fév. 1993). Montpellier : Association pour la connaissance du patrimoine en
Languedoc-Roussillon.

Falk, Alfred et Rolf Hammel. 1987. Archaologische und schriftliche Quellen zur spatmittelalterlich-
neuzeitlichen Geschichte der Hansestadt Liibeck. Bonn : Habelt.

Feller, Laurent et Chris Wickham (dirs.). 2005. Le marché de la terre au Moyen Age. Rome : Ecole
Francaise de Rome.

Fianu, Kouky. 1992. « Les professionnels du livre alafin du XI11° siécle : I’ enseignement des registres
fiscaux parisiens » Bibliothéque de I’ Ecole des chartes, n° 150 : p. 185-222.

—. 1996. « La réglementation des métiers du livre a Paris au XV° siécle : un indice de |’emprise
croissante du pouvoir royal sur le monde universitaire » Lias, n° 23 : p. 1-26.

—. 1998. « Le serment, acte d’incorporation : I’ entrée en métier des libraires parisiens au XI1V° siecle »
Memini, n° 2 : p. 29-51.

—. 2006. « Métiers et espace : topographie de |a fabrication et du commerce du livre a Paris (X111°-XV*®
siécles) » in Croenen, Godfried et Peter Ainsworth (dirs.). Patrons, Authors and Workshops. Books and
Book Production in Paris around 1400, p. 21-45. Louvain/Paris : Peeters.

Fixot, Michel et Elisabeth Zadora-Rio (dirs.). 1989. L' Eglise, leterroir. Paris: Editions du CNRS.

Fossier, Robert. 1982. Enfance de I’ Europe, X°-XII° siécles. Aspects économiques et sociaux. Paris :
PUF.

Franques, Béatrice. 2004. « L’ invention de |a sédentarité rurale. Les fondements idéologiques du mythe
de I’exode rura en France » EspacesTemps.net, Travaux.

Franz, Glunther. 1967. Quellen zur Geschichte des deutschen Bauernstandes im Mittelalter. Berlin :
Deutscher Verlag der Wissenschaften.

Friedman, Adrien. 1959. Recherches sur les origines et I’ évolution des circonscriptions paroissiales de
Paris au Moyen Age. Paris: Plon.

Fuhrmann, Bernd. 2008. « Stadtischer Raum » in Melville, Gert et Martial Staub (dirs.). Enzyklopadie
des Mittelalters. Tome 2, p. 256-279. Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

-30/60-


http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://www.espacestemps.net/en/articles/lrsquoinvention-de-la-sedentarite-rurale-en/
http://www.espacestemps.net/en/articles/lrsquoinvention-de-la-sedentarite-rurale-en/

Fuhrmann, Rosi. 1996. « Duobus modis dicitur territorium. Uberlegungen zur Reziprozitét von
weltlicher Nutzung und kirchlichem Recht als Katalysator politischer Territorialisierung » in Marchal,
Guy P. (dir.). Grenzen und Raumvorstellungen (11.-20. Jh.) — Frontiéres et conceptions de |’ espace
(11%-20°s.), p. 163-196. Zurich : Chronos.

Galinié, Henri. 2000. Ville, espace urbain et archéologie. Tours : Maison des sciences de laville, de
I’ urbanisme et des paysages.

Galinié, Henri et Elisabeth Zadora-Rio (dirs.). 1996. Archéologie du cimetiére chrétien. Sociétés et
cadres de vie au Moyen Age : approches archéologiques. Tours : FERACF-La Simarre.

Gauvard, Claude. 1991. « De grace especial ». Crime, Etat et société en France a la fin du Moyen Age.
Paris : Publications de la Sorbonne.

Genet, Jean-Philippe. 1981. « Une révolution culturelle au Moyen Age » Le Débat, n° 14 : p. 158-165.

Gerstenberger, Julia. 2002. Analyse alter DNA zur Ermittlung von Heiratsmustern in einer
frihmittelalterlichen Bevolkerung. Géttingen : Diss.

Ginzburg, Carlo. 1980. « Signes, traces, pistes. Racines d’un paradigme de I’indice » Le Débat, n° 6 :
p. 3-44.

Godefroy, Frédéric. [1889] 1969. Dictionnaire de I’ ancienne langue francaise et de tous ses dialectes.
Tome VI. Nendeln/Lichtenstein : Kraus.

Grabois, Aryeh. 1977. « Remarques sur |’influence mutuelle de I’ organisation de la communauté juive
et de la paroisse urbaine dans les villes entre le Rhin et la Loire ala veille des croisades » in Centro di
Studi Medioevali della Universita Cattolica del Sacro Cuore (dir.). Le istituzioni ecclesiastiche della
« societas christiana » dei secoli XI-XII : diocesi, pievi e parrocchie. Atti della sesta Settimana
internazionale di studio (Milano, 1-7 sett. 1974), p. 546-558. Milano : Vita e pensiero.

Graf, Klaus. 1991. « Schlachtengedenken im Spétmittelalter. Riten und Medien der Pr&sentation
kollektiver Identitét » in Altenburg, Detlef, Jorg Jarnut et Hans-Hugo Steinhoff (dirs.). Feste und Feiern
im Mittelalter. Paderborner Symposion des Mediavistenverbandes, p. 63-69. Sigmaringen : Thorbecke.

—. 2003. « Erinnerungsfeste in der spatmittelalterlichen Stadt » in Brand, Hanno, Pierre Monnet et
Martial Staub (dirs.). Memoria, communitas, civitas. Mémoire et conscience urbaines en Occident a la
fin du Moyen Age, p. 263-273. Stuttgart : Thorbecke.

Groten, Manfred. 1995. Koln im 13. Jahrhundert. Gesellschaftlicher Wandel und
Verfassungsentwicklung. Kéln/Weimar/Wien : Béhlau.

Guerreau, Alain. 1988. Les Cagots du Béarn. Recherches sur e développement inégal au sein du
systéme féodal européen. Paris: Minerve.

—. 1990. « Fief, féodalité, féodalisme. Enjeux sociaux et réflexion historienne » Annales ESC, n° 45 :
p. 137-166.

—. 1996. « Quelques caractéres spécifiques de I’ espace féodal européen » in Bulst, Neithard, Robert
Descimon et Alain Guerreau (dirs.). L’ Etat ou le roi. Les fondations de la modernité monarchique en
France (XIV>-XVII° siécles), p. 85-101. Paris: MSH.

—. 1999. « Chasse » in Le Goff, Jacques et Jean-Claude Schmitt (dirs.). Dictionnaire raisonné de
I’ Occident médiéval, p. 166-178. Paris : Fayard.

-31/60-



—. 2000. « La chasse comme rite biparti symétrique » in Paravicini-Bagliani, Agostino et Baudouin van
den Abeele (dirs.). La chasse au Moyen Age. Société, traités, symboles, p. 25-32. Firenze : Galuzzo.

—. 2001. L’ avenir d’un passéincertain. Quelle histoire du Moyen Age au XXI° siécle ? Paris: Le Seuil.

—. 2002. « Il significato dei luoghi nell’ Occidente medievale : struttura e dinamica di uno “spazio”
specifico » in Castelnuovo, Enrico et Giuseppe Sergi (dirs.). Arti e storia nel Medioevo. Tome 1 : Tempi
Soaz Igtituzioni, p. 201-239. Torino : Einaudi.

Guerreau-Jalabert, Anita. 1989. « La parenté dans I’ Europe médiévale et moderne : a propos d’une
synthése récente » L’Homme, n° 110 : p. 69-93.

—. 1990. « El sistema de parentesco medieval : sus formas (real/espiritual) y su dependencia con
respecto ala organizacion del espacio » in Pastor, Reyna (dir.). Relaciones de poder, de produccion y
parentesco en la Edad Media y Moderna. Aproximacion a su estudio, p. 85-105. Madrid : CSIC.

—. 1994. « Prohibitions canoniques et stratégies matrimoniales dans |’ aristocratie médiévale de la
France du Nord » in Bonte, Pierre (dir.). Epouser au plus proche. Inceste, prohibitions et stratégies
matrimoniales autour de la Méditerranée, p. 293-321. Paris: EHESS.

—. 1995. « Spiritus et caritas. Le baptéme dans la société médiévale » in Héritier-Augé, Francgoise et
Elisabeth Copet-Rougier (dirs.). La parenté spirituelle, p. 133-203. Paris : Archives contemporaines.

—. 2007. « Rome et |’ Occident médiéval. Quelques propositions pour une analyse comparée de deux
sociétés a systéme de parenté complexe » in Genet, Jean-Philippe (dir.). Rome et I’ Etat moderne
européen, p. 197-216. Rome : Ecole francaise de Rome.

Hales, Alexander de (éd.). 1930. Summa theologica. Tome 3. Quaracchi : Typographia Collegii S.
Bonaventurae.

Héfélé, Charles-Joseph. 1913. Histoire des conciles d' apreés les documents originaux. Tome V. Paris :
Letouzey & Ané.

Heidegger, Martin. 1958. Essais et conférences. Traduction d’ André Préau. Paris : Gallimard.

Herborn, Wolfgang. 1975. « Sozialtopographie des Kdlner Kirchspiels St. Kolumba im ausgehenden 13.
Jahrhundert » in Kellenbenz, Hermann (dir.). Zwei Jahrtausende Kolner Wirtschaft. Tome 1,
p. 210-214. Kéln : Greven.

Héron de Villefosse, René. 1928. « La Grande Boucherie de Paris » Bulletin de la Société de I’ Histoire
de Paris et de I'Tle-de-France, n° 55 : p. 39-73.

Higounet-Nadal, Arlette. 1978. Périgueux aux XIV° et XV° siécles. Etude de démographie historique.
Bordeaux : Fédération Historique du Sud-Ouest.

Hilton, Rodney. [1982] 1990. « Towns in English Medieval Society », réédité in Holt, Richard et
Gervase Rosser (dirs.). The English Medieval Town. A Reader in English Urban History, 1200-1540,
p. 19-28. London/New Y ork : Longman.

Holt, Richard et Gervase Rosser. 1990. « Introduction : The English Town in the Middle Ages » in Holt,
Richard et Gervase Rosser (dirs.). The English Medieval Town. A Reader in English Urban History,
1200-1540, p. 1-18. London/New Y ork : Longman.

Hoyaux, André-Frédéric. 2002. « Entre construction territoriale et constitution ontologique de
I"habitant. Introduction épistémologique aux apports de la phénoménologie au concept d’ habiter »

-32/60-


http://cybergeo.revues.org/1824
http://cybergeo.revues.org/1824

Cybergéo, n° 216.

—. 2003. « Les constructions des mondes de |’ habitant. Eclairage pragmatique et herméneutique »
Cybergéo, n° 232.

Hubert, Etienne. 2004. « La construction de laville. Sur I’ urbanisation dans |’ Italie médiévale » Annales
HSS n° 59: p. 109-139.

Huguet, Edmond. 1965. Dictionnaire de la langue francaise du XVI° siécle. Tome 6. Paris : Didier.

Igel, Karsten. 2005. « Zur Sozialtopographie Greifswalds um 1400. Der Greifswalder liber hereditatum
(1351-1452) » in Meinhardt, Matthias et Andreas Ranft (dirs.). Die Sozialstruktur und
Sozialtopographie vorindustrieller Sadte, p. 227-245. Berlin : Akademie Verlag.

logna-Prat, Dominique. 2001. « Laterre sainte disputée » Médiévales, n° 41 : p. 83-112.
—. 2006. La Maison Dieu. Une histoire monumentale de I’ Eglise au Moyen Age. Paris : Le Seuil.

logna-Prat, Dominique et Elisabeth Zadora-Rio (dirs.). 2005. « Formation et transformations des
territoires paroissiaux » Médiévales, n° 49 : p. 5-119.

Jakobs, Hermann. 1985. « Bruderschaft und Gemeinde : Koln im 12. Jahrhundert » in Schwinekoper,
Berent (dir.). Gilden und Zunfte. Kaufmannische und gewerbliche Genossenschaften im frihen und
hohen Mittelalter, p. 281-310. Sigmaringen : Thorbecke.

Joris, André. 1969. « La notion de “ville” » in Perelman, Chaim (dir.). Les catégories en histoire,
p. 87-101. Bruxelles : Edition de I’ Ingtitut de Sociologie de I’ Université Libre de Bruxelles.

Junk, Heinz-Karl. 1997. « Stadtviertel » in Lexikon des Mittelalters. Tome 8, col. 33-34.
Minchen/Zirich : LexMA-Verlag.

Keussen, Hermann. [1910] 1986. Topographie der Sadt Kéln im Mittelalter. Bonn : Hanstein/réimp.
Dusseldorf : Droste.

Klapisch-Zuber, Christiane. 2000. L’ ombre des ancétres. Essai sur I'imaginaire médiéval de la parenté.
Paris : Fayard.

Kuchenbuch, Ludolf. 1997. « Potestas und utilitas. Ein Versuch tber Stand und Perspektiven der
Forschung zur Grundherrschaft im 9.-13. Jahrhundert » Historische Zeitschrift, n° 265: p. 117-149.

—. 2014. Die Neuwerker Bauern und ihre Nachbarn im 14. Jahrhundert. Konstanz/Miinchen :
Universitatsverlag Konstanz.

Kuchenbuch, Ludolf, Joseph Morsel et Dieter Scheler. 2010. « La construction processionnelle de
I’ espace communautaire » in Boisseuil, Didier et al. (dirs.). Ecritures de I’ espace social médiéval.
Mélanges offerts a Monique Bourin, p. 139-182. Paris : Publications de la Sorbonne.

Laliena Corbera, Carlos. 1987. Sstema social, estructura agraria y organisacion del poder en el bajo
Aragon en la Edad Media (siglos XI1-XV). Teruel : Instituto de Estudios Turolenses.

Lasteyrie, Robert de (éd.). 1887. Cartulaire général de Paris. Tome 1. Paris: Imprimerie nationale.

Lauwers, Michel. 1999. « Le cimetiére dans e Moyen Age latin. Lieu sacré, saint et religieux » Annales
HSS n° 54 : p. 1047-1072.

-33/60-


http://cybergeo.revues.org/3401
http://medievales.revues.org/1200
http://medievales.revues.org/1200
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00825504
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00825504

—. 2005a. La naissance du cimetiére. Lieux sacrés et terre des morts dans I’ Occident médiéval. Paris :
Aubier.

—. 2005h. « Paroisse, paroissiens et territoire. Remarques sur parochia dans |es textes latins du Moyen
Age » Médiévales, n° 49 : p. 11-32.

Lauwers, Michel (dir.). 2012. La dime, I’ Eglise et la société féodale. Turnhout : Brepols.
Le Goff, Jacques. 1957. Les intellectuels au Moyen Age. Paris : Le Seuil.

—. 1970. « Ordres mendiants et urbanisation dans la France médiévale, état de I’ enquéte » Annales
ESC, n° 25 : p. 924-946.

—. 1977. « Métiers licites et métiersillicites dans |’ Occident médiéval » in Le Goff, Jacques. Pour un
autre Moyen Age. Temps, travail et culture en Occident : 18 essais, p. 91-107. Paris : Gallimard.

—. 1978. « Monumento/documento » in Enciclopedia Einaudi. Tome 5, p. 38-48. Torino : Einaudi.

—. 1981. La naissance du Purgatoire. Paris: Gallimard.

—. 1997. « Tentative de conclusions » in SHMES (dir.). Les élites urbaines au Moyen Age. 27° Congrés
de la SH.M.E.S. (Rome, mai 1996), p. 443-456. Pariss/Rome : Publications de la Sorbonne/Ecole

Francaise de Rome.

Le Roux de Lincy, Antoine-Jean-Victor. 1844. Recherches sur la Grande Confrérie Notre-Dame aux
prétres et bourgeois de la ville de Paris. Paris : Duverger.

Legendre, Pierre. 1988. Lecons 1V, suite : Le dossier occidental de la parenté. Textes juridiques
indésirables sur la généalogie. Paris : Fayard.

Lepetit, Bernard. 1993. « Architecture, géographie, histoire : usages de I’ échelle » Geneses, n° 13 :
p. 118-138.

—. 1996. « De |’ échelle en histoire » in Revel, Jacques (dir.). Jeux d' échelles. La micro-analyse a
I’ expérience, p. 71-94. Paris : Gallimard/Le Seuil.

Leturcg, Samuel. 2001. « En Beauce, du temps de Suger aux temps modernes. Microhistoire d' un
territoire d' openfield. » Thése de doctorat, Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

—. 2007. « Espace du village, terrouers des hameaux. Théories et pratiques spatiales d’' une
communauté paysanne en Beauce orléanaise aux XI1V° et XV° siécles » in SHMES (dir.). Construction
de I’ espace au Moyen Age : pratiques et représentations. XXXVI1° congrés de la SH.M.E.S. (Mulhouse,
2-4 juin 2006), p. 229-241. Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2010. « Changer de paroisse tous les ans... Les tournants et virants de Touraine d aprés le pouillé de
1290 » in Boisseuil, Didier et al. (dirs.). Ecritures de |’ espace social médiéval. Mélanges offerts a
Monique Bourin, p. 197-217. Paris : Publications de la Sorbonne.

Lévi-Strauss, Claude. 1955. Tristes tropiques. Paris: Plon.
—. 1974. Anthropologie structurale. Paris: Plon.
Lévy, Jacques. 1999. Le tournant géographique. Penser |’ espace pour lire le monde, Paris : Belin.

—. 2003. « Lieu. 3 » in Lévy, Jacques et Michel Lussault (dirs.). Dictionnaire de la géographie et de

-34/60-


http://medievales.revues.org/1260
http://medievales.revues.org/1260
http://medievales.revues.org/1260
http://medievales.revues.org/1260

I’ espace des saciétés, p. 560-561. Paris : Belin.

—. 2012. « Habiter sans condition » in Frelat-Kahn, Brigitte et Olivier Lazzarotti (dirs.). Habiter : vers
un nouveau concept ? p. 25-35. Paris: Colin.

Lewis, Robert E. 1984. Middle English Dictionary, Part Q. Ann Harbor : University of Michigan Press.
—. 2001. Middle English Dictionary, Part W. Ann Harbor : University of Michigan Press.
Lexer, Mathias. [1876-78] 1992. Mittelhochdeutsches Handworterbuch. Tome 2-3. Stuttgart : Hirzel.

Loesch, Heinrich von (éd.). 1907. Die Kdlner Zunfturkunden nebst anderen Kolner Gewer beurkunden
bis zum Jahre 1500. Tome 1. Bonn : Hanstein.

Lother, Andrea. 1999. Prozessionen in spatmittelalterlichen Stadten. Politische Partizipation,
obrigkeitliche Inszenierung, stadtische Einheit. Koln/Weimar/Wien : Bohlau.

Lubac, Henri de. 1944. Corpus mysticum. L’ Eucharistie et I’ Eglise au Moyen Age, étude historique.
Paris: Aubier.

Lussault. Michel. 2003. « Urbain » in Lévy, Jacques et Michel Lussault (dirs.). Dictionnaire de la
géographie et de I’ espace des sociétés, p. 949-951. Paris: Belin.

Magri, Susanna. 1993. « Villes, quartiers, proximités et distances sociales dans |’ espace urbain »
Geneses, n° 13 : p. 151-165.

Maire-Vigueur, Jean-Claude. 1995. « Révolution documentaire et révolution scripturaire : le cas de
I’ Italie médiévale » Bibliothéque de I’ Ecole des Chartes, n° 153 : p. 177-185.

Mairet, Gérard. 1974. Le discours et I historique. Essai sur la représentation historienne du temps.
Paris: Mame.

Marchal, Guy P. (dir.). 1996. Grenzen und Raumvorstellungen (11.-20. Jh.) — Frontieres et conceptions
de I’ espace (11°-20° s.). Zurich : Chronos.

Marchello-Nizia, Christiane. 2011. « Savoir lire ce qui est écrit : le réle des démonstratifs et des
possessifs dans le francais médiéval » in Genet, Jean-Philippe (dir.). Langue et histoire, p. 51-61. Paris:
Publications de la Sorbonne.

Martin, Jean-Marie et Francois Menant (dirs.). 1994. « Genése médiévale de I’ anthroponymie moderne :
I’ espace italien, 1-3 » Mélanges de I’ Ecole Frangaise de Rome — Moyen Age, n° 106 : p. 313-736.

—. 1995. « Genése médiévale de I’ anthroponymie moderne : I’ espace italien, 1-3 » Mélanges de I’ Ecole
Francaise de Rome — Moyen Age, n° 107 : p. 331-625.

—. 1998. « Genése médiévale de I’ anthroponymie moderne : I’ espace italien, 1-3 » Mélanges de I’ Ecole
Francaise de Rome — Moyen Age, n° 110 : p. 79-270.

Martinez Sopena, Pascual (dir.) 1995. Antroponimia y sociedad. Sstemas de identificacion hispano-
cristianos en los siglos X a Xlll. Valladolid : Universidad de Valladolid.

McKitterick, Rosamond (dir.). 1990. The Uses of Literacy in Early Medieval Europe. Cambridge/New
Y ork/Melbourne : Cambridge University Press.

Méhu, Didier. 2007. « Locus, transitus, peregrinatio. Remarques sur la spatialité des rapports sociaux

-35/60-



dans I’ Occident médiéval (XI°-XI11° siecle) » in SHMES (dir.). Construction de I’ espace au Moyen
Age : pratiques et représentations. XXXVI1° congrés de la SH.M.E.S. (Mulhouse, 2-4 juin 2006),
p. 275-293. Paris : Publications de la Sorbonne.

Méhu, Didier (dir.). 2008. Mises en scéne et mémoires de la consécration de I’ église dans I’ Occident
médiéval. Turnhout : Brepols.

Menant, Francois. 2006. « Les transformations de I’ écrit documentaire entre le X11° et le X111° siecle » in
Coquery, Natacha, Francois Menant et Florence Weber (dirs.). Lire, écrire, compter, mesurer. Vers une
histoire des rationalités pratiques, p. 33-50. Paris: ENS Rue d' UIm.

Michaud-Quantin, Pierre. 1970. « Universitas ». Expressions du mouvement communautaire dans le
Moyen Age latin. Paris: Vrin.

Mikat, Paul. 1994. Die Inzestgesetzgebung der merowingisch-frankischen Konzlien (511-626/27).
Paderborn/M uinchen/Wien/Zirich : F. Schoningh.

Militzer, Klaus (éd.). 1997-99. Quellen zur Geschichte der Kolner Laienbruderschaften vom 12. bis
1562/63. Dusseldorf : Droste.

Moraw, Peter (dir.). 2002. Raumerfassung und Raumbewul3tsein im spéteren Mittelalter. Stuttgart :
Thorbecke.

Morsel, Joseph. 1988. « Crise ? Quelle crise ? Remarques a propos de la prétendue crise de la noblesse
alemande alafin du Moyen Age » Sources. Travaux historiques, n° 14 : p. 17-42.

—. 1997. « Jagd und Raum. Uberlegungen tiber den sozialen Sinn der Jagdpraxis am Beispiel des
spatmittelalterlichen Franken » in Rosener, Werner (dir.). Jagd und hdofische Kultur im Mittelalter,
p. 255-287. Gdttingen : Vandenhoeck & Ruprecht.

—. 2000a. « L’invention de la noblesse en Haute-Allemagne a la fin du Moyen Age. Contribution &
I’ étude de la sociogenése de la noblesse médiévale » in Paviot, Jacques et Jacques Verger (dirs.).
Guerre, pouvoir et noblesse au Moyen Age. Méanges en I’ honneur de Philippe Contamine, p. 533-545.
Paris : Presses Universitaires de Paris-Sorbonne.

—. 2000b. « Comment peut-on étre Parisien ? Contribution a |’ histoire de la genése de la communauté
parisienne au XI11° siécle » in Boucheron, Patrick et Jacques Chiffoleau (dirs.). Religion et société
urbaine au Moyen Age. Mélanges offerts & Jean-Louis Biget, p. 363-381. Paris : Publications de la
Sorbonne.

—. 2004a. « Le prélévement seigneurial est-il soluble dans les Weistimer ? Appréhensions
franconiennes (1200-1400) », in Bourin, Monique et Pascual Martinez Sopena (dir.), Pour une
anthropologie du prélévement seigneurial dans les campagnes de I’ Occident médiéval (XI°-XIV®
siecles). Réalités et représentations paysannes. Paris : Publications de la Sorbonne, pp. 155-210.

. 2004b. L’ aristocratie médiévale. La domination sociale en Occident (V*-XV° siécles). Paris: Colin.

—. 2006. « Appropriation communautaire du territoire, ou appropriation territoriale de la communauté?
Observations en guise de conclusion » in Hypothéses 2005. Travaux de |’ Ecole doctorale d’ histoire de
I’Université Paris | Panthéon-Sorbonne, p. 89-104. Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2007. L’ Histoire (du Moyen Age) est un sport de combat... Réflexions sur les finalités de I’ Histoire
du Moyen Age destinées & une société dans laquelle méme les étudiants d’ Histoire s interrogent. Paris :
LaMOP.

-36/60-


http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00289555
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00289555
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00290183
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00290183

—. 2010. « En guise d’'introduction : les chartriers entre “retour aux sources’ et déconstruction des
objets historiens » in Contamine, Philippe et Laurent Vissiére (dirs.). Défendre ses droits, construire sa
mémoire. Les chartriers seigneuriaux, XI11°-XXI° siécle (Actes du colloque international de Thouars,
8-10juin 2006), p. 9-34. Paris: Société de I’ histoire de France.

—. 2011 (publication prévue). « Paroisse et communauté d’ habitants dans |e diocése d’ Eichstétt afin du
XV siécle. » Texte présenté lors de la rencontre sur La formation des communautés d’ habitants au
Moyen Age (111). Paris : LaMOP (Paris 1), 30 mai 2011.

Nagy, Piroska. 2005. « La notion de christianistas et |a spatialisation du sacré au X° siécle : un sermon
d’ Abbon de Saint-Germain » Médiévales, n° 49 : p. 121-140.

Niermeyer, Jan F. 1997. Mediaelatinitatis lexicon minus. Leiden : Brill.
Nirenberg, David. 1995. « Lesjuifs, laviolence et le sacré » Annales HSS, n° 50 : p. 109-131.
—. 1996. Violence et minorités au Moyen Age. Traduction de Nicole Genet. Paris : PUF.

—. 2007. « Une société face a |’ altérité. Juifs et chrétiens dans la péninsule Ibérique, 1391-1449 »
AnnalesHSS, n° 62 : p. 755-790.

Nogent, Guibert de (éd.). 1981. Autobiographie. Paris : Belles-Lettres.

Noizet, Héléne. 2007. La fabrique de la ville. Espaces et sociétés a Tours (IX*-XII1° siécle). Paris :
Publications de la Sorbonne.

Nortier, Michel, éd. 1979. Recueil des Actes de Philippe Auguste. Tome V. Paris : Imprimerie
Nationale.

Oexle, Otto Gerhard. 1979. « Die mittelalterlichen Gilden : ihre Selbstdeutung und ihr Beitrag zur
Formung sozialer Strukturen » in Zimmermann, Albert (dir.). Soziale Ordnungen im Selbstverstandnis
des Mittelalters. Tome 1, p. 203-226. Berlin/New Y ork : Walter de Gruyter.

—. 1982. « Die mittelalterliche Zunft als Forschungsproblem. Ein Beitrag zur Wissenschaftsgeschichte
der Moderne » Blatter fir deutsche Landesgeschichte, n® 118: p. 1-44.

—. 1992. « Les groupes sociaux du Moyen Age et les débuts de la sociol ogie contemporaine » Annales
ESC, n° 47 : p. 751-765.

Olivier, Laurent. 2008. Le sombre abime du temps. Mémoire et archéologie. Paris: Le Seuil.

Omont, Henri. 1908. « Confrérie de Saint-Wolfgang de Ratisbonne » Bibliothéque de I’ Ecole des
chartes, n° 69 : p. 535-538.

Parisse, Michel (dir.). 1994. Dela Meuse a |’ Oder. L’ Allemagne au XI11° siécle. Paris : Picard.
Pichot, Daniel. 2010. « Paroisse, limites et territoire villageois de I’Ouest (X1°-X111° siécle) » in
Boisseuil, Didier et al. (dirs.). Ecritures de I’ espace social médiéval. Mélanges offerts & Monique

Bourin, p. 219-235. Paris : Publications de la Sorbonne.

Picot, Georges. 1874. « Recherches sur les quartiniers, cinquanteniers et dixainiers de laville de Paris »
Mémoires de la Société d’ Histoire de Paris et de I’lle-de-France, n° 1 : p. 134-136.

Riedel, Adolph-Friedrich (éd.). 1860. Codex Diplomaticus Brandenburgensis. Tome 2. Berlin : Morin.

-37/60-


http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://www.armand-colin.com/download_pdf.php?idd=0&cr=36&idr=27&idart=4306

Richard, Olivier. 2009. Mémoires bourgeoises. Memoria et identité urbaine a Ratisbonne a la fin du
Moyen Age. Rennes : Presses universitaires de Rennes.

Riley, Henry Thomas (éd.). 1862. Munimenta Gildhallae Londoniensis. Tome 2 : Liber custumarum.
London : Longman, coll. « Rolls Series », 1.

Rippmann, Dorothee. 1990. Bauern und Stadter. Sadt-Land-Beziehungen im 15. Jahrhundert : das
Beispiel Basel, unter besonderer Berlicksichtigung der Nahmarktbeziehungen und der sozialen
Verhaltnisse im Umland. Basel/Frankfurt am Main : Helbing & Lichtenhahn.

Robertson, James Craigie (éd.). 1877. Materials for the History of Thomas Becket, Archbishop of
Canterbury. Tome 3. London : Longman.

Roux, Simone. 1994a. « Etre propriétaire & Paris ala fin du Moyen Age » in Faron, Olivier et Etienne
Hubert (dirs.). Le sol et I'immeuble. Les formes dissociées de propriété immobiliere dans les villes de
France et d'Italie (XII°-XIX° siecle), p. 71-83. Lyon : Presses universitaires de Lyon.

—. 1994b. « Modéles et pratiques en histoire urbaine médiévale. L’ espace parisien alafin du Moyen
Age » Histoire, économie et société, n° 13 : p. 419-425.

—. 1995. « Bornes et limites dans Paris alafin du Moyen Age » Médiévales, n° 28 : p. 129-137.

Sablonier, Roger. 1984. « Das Dorf im Ubergang von Hoch- zum Spatmittelalter. Untersuchungen zum
Wandel landlicher Gemeinschaftsformen im ostschweizerischen Raum » in Fenske, Lutz et al. (dirs.).
Institutionen, Kultur und Gesellschaft im Mittelalter. Festschrift fir Josef Fleckenstein zum 65.
Geburtstag, p. 727-745. Sigmaringen : Thorbecke.

Saint-Denis, Alain. 1994. Apogée d’une cité. Laon et le Laonnois aux XI1° et XI11° siécles. Nancy :
Presses universitaires de Nancy.

Schmitt, Jean-Claude. [1979] 2004. Guinefort, guérisseur d enfants depuis le XI11° siécle. Paris :
Flammarion.

—. 2007. « “De I’espace aux lieux” : les images médiévales » in SHMES (dir.). Construction de
I’ espace au Moyen Age : pratiques et représentations. XXXVII° congrés de la SH.M.E.S. (Mulhouse,
2-4 juin 2006), p. 317-346. Paris : Publications de la Sorbonne.

Schulz, Knut. 2010. Handwerk, Zinfte und Gewerbe. Mittelalter und Renaissance. Darmstadt ;: Primus.

Schulze, Johannes. 1956 « Die Stadtviertel. Ein stadtgeschichtliches Problem » Blatter fur deutsche
Landesgeschichte, n° 92: p. 18-38.

Schuster, Beate. 1996. Die unendlichen Frauen. Prostitution und stadtische Ordnung in Konstanz im
15./16. Jahrhundert. Konstanz : Universitatsverlag Konstanz.

SHMES (dir.). 2007. Construction de I’ espace au Moyen Age : pratiques et représentations. XXXVI1°
congrésdela SH.M.E.S. (Mulhouse, 2-4 juin 2006). Paris : Publications de la Sorbonne.

Signori, Gabriela. 1995. Maria zwischen Kathedrale, Kloster und Welt. Hagiographische und
historiographische Annaherungen an eine hochmittelalterliche Wunderpredigt. Sigmaringen :
Thorbecke.

Soyer, Jacques et Guy Trouillard. 1903. Cartulaire de la ville de Blois. Blois : Migault.

Staub, Martial. 1995. « Eucharistie et bien commun. L’ économie d' une nouvelle pratique fondatrice a

-38/60-



I’ exempl e des paroisses de Nuremberg dans la seconde moitié du XVe siécle : sécularisation ou religion
civique ?» in Vauchez, André (dir.). Lareligion civique a I’ époque médiéval e et moderne (chrétienté et
islam). Actes du colloque de Nanterre (21-23 juin 1993), p. 445-470. Rome : Ecole Frangaise de Rome.

Steuer, Heiko. 1982. Frilhgeschichtliche Sozialstrukturen in Mitteleuropa. Eine Analyse der
Auswertungsmethoden des archéol ogischen Quellenmaterials. Géttingen : Vandenhoeck & Ruprecht.

Stoob, Heinz (éd.). 1985. Urkunden zur Geschichte des Sédtewesens in Mittel- und Niederdeutschland
bis 1350. Kdln/Weimar/Wien : Bohlau.

Svensson, Ann-Marie. 1997. Middle English Words for « Town ». A Sudy of Changes in a Semantic
Field. Goteborg : Acta Universitatis Gothoburgensis.

Testart, Alain. 2011. « Les modéles biologiques sont-ils utiles pour penser I’ évolution des sociétés ? »
Préhistoires Méditerranéennes, n° 2 : p. 1-18.

Teuteberg, Hans Jurgen. 1985. « Betrachtungen zu einer Geschichte des Wohnens », in Teuteberg, Hans
Jurgen (dir.). Homo habitans. Zur Sozialgeschichte des landlichen und stadtischen Wohnens in der
Neuzeit, p. 1-27. Minster : F. Coppenrath.

Tobler, Adolf et Erhard Lommatzsch. 1936. Altfranzdsi sches Worterbuch. Tome 2. Wiesbaden : Steiner.

Toubert, Pierre. 1977. « Lathéorie du mariage chez les moralistes carolingiens » in |l matrimonio nelle
societa altomedievale, p. 233-282. Spoleto : Centro italiano di studi sull’ Alto Medioevo (Settimane di
studi, 24).

Vaquier, André. 1911. « La grande confrérie Notre-Dame aux prétres et aux bourgeois de Paris »
Positions des théses soutenues par les ééves de I’ Ecole Nationale des Chartes : p. 147-153.

Verger, Jacques. 1973. Les universités au Moyen Age. Paris : PUF.

—. 1986. « A propos de |a naissance de I’ université de Paris : contexte social, enjeu politique, portée
intellectuelle » in Fried, Johannes (dir.). Schulen und Studium im sozialen Wandel des hohen und spéten
Mittelalters, p. 69-96. Sigmaringen : Thorbecke.

—. 1997. « La faculté des arts : le cadre institutionnel » in Weijers, Olga et Louis Holtz (dirs.).
L’ enseignement des disciplines a la faculté des arts (Paris et Oxford, XI11°-XV* siécles), p. 17-42.
Turnhout : Brepols.

Verhaeghe, Frans. 1994. « L’espace civil et laville. Rapport introductif » in Demolon, Pierre, Henri
Galinié et Frans Verhaeghe (dirs.). Archéologie des villes dans le Nord-Ouest de I’ Europe (VII®-XII1°
siécle). Actes du IV° congreés international d’ archéologie médiévale (Douai, 1991), p. 153-160. Douai :
Société Archéologique.

Vincent, Catherine. 1993. « Les confréries de bas clercs, un expédient pour la réforme des séculiers ?
L’exemple du Mans, X11°-X111° siécles » in SHMES (dir.). Le clerc séculier au Moyen Age. XXI1°
congrésdela SH.M.E.S(Amiens, juin 1991), p. 263-274. Paris : Publications de |a Sorbonne.

Wartburg, Walther von. 1975. Franzosi sches etymol ogisches Worterbuch. Tome 2. Basel : Zbinden.
Wickham, Chris. 1993. « La chute de Rome n’ aura pas lieu » Le Moyen Age, n° 99 : p. 107-126.
—. 2001. Communautés et clientéles en Toscane au XI1° siécle. Les origines de la commune rurale dans

la région de Lucques. Traduction de Pierre Gervais. Rennes : Association d'Histoire des Sociétés
Rurales.

-39/60-


http://pm.revues.org/599

Wittek, Gudrun. 1994. « Stadtfrieden. Uber das Zusammenleben in der hoch- und spéatmittelalterlichen
deutschen Stadt » Die alte Stadt. Zeitschrift fir Stadtgeschichte, Stadtsoziologie und Denkmal pflege,
n° 21 : p. 165-181.

Zadora-Rio, Elisabeth. 2003a. « L’ archéologie de |’ habitat rural et la pesanteur des paradigmes » Les
nouvelles de I’ archéologie, n° 92 : p. 6-9.

—. 2003b. « The Making of Churchyards and Parish Territories in the Early Medieval Landscape of
France and England in the 7th-12th Centuries : a Reconsideration » Medieval Archaeology, n° 47:
p. 1-19.

—. 2009. « Early Medieval Villages and Estate Centres in France (c. 300-1100) » in Quirds Castillo et
Juan Antonio (dirs.). The Archaeology of Early Medieval Villages in Europe, p. 77-98. Bilbao :
Universidad del Pais Vasco.

—. 2010. « Planifications agraires et dynamiques spatio-temporelles » Agri centuriati, n° 7 : p. 133-153.

Zadora-Rio, Elisabeth (dir.). 2008. Des paroisses de Touraine aux communes d’ Indre-et-Loire :
formation et transformations desterritoires. Tours : FERACF.

Note

[1] Ce texte a bénéficié de multiples lectures critiques a diverses étapes de son élaboration et je tiens par
conséguent a remercier expressement Julien Demade, Kouky Fianu, Didier Méhu, Héléne Noizet pour
leurs observations précises et leurs encouragements, ainsi que les participants a la réunion du groupe
DULAC (groupe de travail interdisciplinaire sur la spatialité du social constitué & Lausanne en
novembre 2011, composé de géographes, archéologues et historiens et dont |’ activité est co-financée par
le LAMOP) au cours de laguelle ce texte a été envisagé.

[2] Je renoue ainsi avec I’ une de mes toutes premiéres inquiétudes, puisgque j’avais déja eu I’ occasion
d attirer I’ attention sur I’ aporie que constituait le discours sur la « crise de la noblesse » alafin du
Moyen Age, faute de parvenir a (ou de tenter de) concevoir une dynamique globale de transformation
(Morsel 1988). Javais alors simplement proposé de remplacer le mot « crise » par celui de
« mutation », concue comme une transformation multi-scalaire (mais a des échelles spatiales) résultant
d’un double processus de déstructuration et de restructuration simultanées (tandis que la pensée de la
« crise » ne prend en compte que la déstructuration) — et j’ai tenté ultérieurement d’ étudier cette
dynamique a propos de ce que j'ai appelé « sociogenese de la noblesse » en Haute-Allemagne (en
francais, voir Morsel 2000a).

[3] C'est ainsi que les « hyper-romanistes » nient la chute de Rome et retrouvent des formes de la
société romaine jusqu’al’an mil. Voir les critiques formulées a leur encontre par Chris Wickham (1993)
ou Dominique Barthélemy (notamment 1997), lequel s attague de I’ autre cbté aussi aux partisans d’ une
« révolution » ou « mutation féodale » (grosso modo vers|’an mil), soulignant d’ une part les continuités
avec la période carolingienne et plagant vers 1100 une inflexion plus significative (voir le débat suivi
paru dans Past & Present, 142 (1994), 152 (1996) et 155 (1997), ainsi que Barthélemy 2005).

[4] Je signale aussi — mais pour les laisser de cbté en tant qu’elles ne sont pas, a mon sens,
historiennes — les grandes narrations téléologiques qui s attachent aux origines (« la naissance ») de
phénomeénes actuels ou subactuels : I’ Europe persécutrice, I'individuation, etc.

[5] Les observations décapantes a ce propos de Gérard Mairet (1974) sont malheureusement toujours
d actualité (I’ ouvrage ayant lui-méme éé largement négligé).

[6] Y compris|’économie, car la pensée par cycles (Kondratiev, etc.) est justement un moyen d’ écarter

-40/60 -


http://archaeologydataservice.ac.uk/catalogue/adsdata/arch-769-1/dissemination/pdf/vol47/47_001_019.pdf
http://archaeologydataservice.ac.uk/catalogue/adsdata/arch-769-1/dissemination/pdf/vol47/47_001_019.pdf

le temps. |l n'est par conséquent pas étonnant que nos sociétés libérales, dont le systéme de
représentations est pour |’ essentiel fondé sur la « science économique », soient caractérisées par ce que
Francois Hartog appelle le « présentisme ».

[7] Ce n’est dés lors certainement pas un hasard si I’une des trés grandes collections historiques en
France s'intitule Evolution de I’humanité (lancée en 1920 par Henri Berr, reprise et prolongée
aujourd hui chez Albin Michel). Quant ala « mutation », voir ma tentative signalée dans lanote 1, ainsi
gue sa place dans la polémique évoquée dans la note 2. Les graves faiblesses des tentatives de
transposition aux faits sociaux des modeéles biologiques d’ évolution ont été clairement soulignées par
Alain Testart (2011).

[8] On ne peut exclure que I’ échec du « moteur atrois temps » de Braudel (pour reprendre la métaphore
mogueuse d’'Alain Guerreau) ait bloqué la réflexion historienne sur les échelles du changement. La
seule exception que je connaisse a cela est celle des travaux de Bernard Lepetit (1993, 1996). Il semble
gue le déces prématuré de L epetit ait conduit a1’ abandon d’ une problématique par laquelle, semble-t-il,
les historiens ne se sentaient guere concernés : le contraste est saisissant avec |'introduction et la
contribution de Jacques Revel, principal organisateur de la table ronde sur les Jeux d’ échelles, qui
n’aborde que le probléme de I’ échelle spatiale de I'objet a travers la métaphore de la focale
photographique. En revanche, cette problématigue est trés présente chez I’ anthropol ogue Alban Bensa
(1996) — et j'observe que les seuls membres du Groupe DULAC a avoir abordé (sauf erreur) le
probléme des « échelles temporelles » au cours des journées de travail de 2011 et 2012 sont des
géographes. Ceci ne veut évidemment pas dire que les historiens dudit groupe sont insensibles a la
temporalité, mais j’ observe avec amusement que c’'est précisément a partir de la géographie, par
transfert, que se construit la question de la temporalité. Bref, tout se passe comme si les historiens
« étroits » (C’est-a-dire ne fréguentant pas sérieusement les autres disciplines — sinon pour les
cannibaliser au lieu de tenter de comprendre les modalités de production de leur savoir) étaient — sinon
incapables de réflexion, du moins inconscients de la vacuité de I’ outillage temporel gu'’ils utilisent.

[9] Le temps n’a évidemment en soi aucune pente, mais dans la mesure ou il est usuellement congu en
terme d’ écoulement, les « hautes époques » sont par conséquent antérieures aux « basses époques »
(voir I’ exemple donné pour le Moyen Age). Donc le temps « descend » — et d’ailleurs on ne manque
pas d’ exemples de procédures imaginaires par lesquelles on prétend « remonter le temps », de la
science-fiction a une certaine idée (erronée) de I’ histoire... Quant a la pente documentaire, €elle
« monte » progressivement, alafois en volume et en diversité.

[10] Voir I'exemple récent du volume Langue et histoire (2011), dans lequel la linguiste Christiane
Marchello-Nizia se penche sur le sens du changement qui affecte les usages des démonstratifs moyen-
francais cil et cist, tandis que les historiens (médiévistes ou non) se préoccupent fondamentalement des
substantifs.

[11] C'est sur la base d’un tel changement documentaire (la notice développée vers 1060 au lieu de la
charte-notice auparavant, mais aussi les premiers cartulaires) gque la « révolution féodale » a pu étre
récusée au profit d’ une « révélation féodale » par Dominique Barthélemy (1993, p. 28-64, voir aussi
supra, note 2).

[12] Comme la substitution du syntagme « bourgeois de Paris » a celui de « bourgeois du roi » vers
1200, sur laguellej’ai béti une partie de ma démonstration dans Morsel 2000b.

[13] Il ne s agit pas d'une référence psychologiste a I'inconscience individuelle (par exemple, a
I’arriére-plan de la démarche indiciaire développée alafin du 19° siécle par I’ historien d’ art Giovani
Morelli, présenté par Carlo Ginzburg (1980) et dont la finalité est de repérer les lapsus figurationis
permettant de distinguer tel peintre des autres), mais a la « non-conscience des faits sociaux » sur
laquelle divers sociologues ont attiré I attention (voir en premiére approche Bourdieu, Chamboredon et
Passeron 1973, p. 29-34) : bref, ce qui selit (ou plus exactement, ce qu’on prétend lire) entre les lignes,

-41/60-



¢'est moins|’individu que la société.

[14] L’ analogie que je faisici avec I’ archéologie n’ est pas innocente car ce qui me semble essentiel ici
(vu « de I’ extérieur », en tant qu’ historien), ¢’ est précisément que le discours en terme de rupture n'y
joue qu’un réle marginal (surtout depuis que lavision étroitement stratigraphique — le « paradigme du
palimpseste » — a été abandonnée au profit d’ une prise en compte, a coté de I’ effacement de I’ ancien
par |e nouveau, des phénomeénes de réactivation, de rémanence, de résilience, ou encore de translation
(voir notamment Chouquer 2000, puis Olivier 2008)). C’'est de cette maniére — a cause de |’ échelle
temporelle du raisonnement archéologique — que j’aurais par conségquent tendance a recevoir
I’injonction faite par Alain Guerreau aux médiévistes de se tourner vers |’ archéologie (2001, p. 141 sq.).

[15] C'est ceaquoi se restreignait la mention du « multi-scalaire » faite supra, note 1.

[16] Voir a ce propos les critiques de Bernard Lepetit (1996), y compris al’endroit de la microstoria a
laguelle il reproche de n’avoir pas pris au sérieux |’ articulation des échelles temporelles (au profit d’ un
emboitement implicite).

[17] Sauf erreur, I’expression a été forgée par Jacques Le Goff (1978), mais n’a longtemps pas eu
d’ écho me semble-t-il. Elle est reprise a propos de I’ Italie par Jean-Claude Maire-Vigueur (1995) et
appliquée par Pierre Chastang (2008, p. 262) a I’ Angleterre étudiée par Michael Clanchy (1979) ;
présentant cet ouvrage, Jean-Philippe Genet avait quant a lui qualifié la situation considérée de
« révolution culturelle » (Genet 1981).

[18] Il S'agit 1a d'une constante des premiers travaux sur la literacy (« culture de |’ écrit ») médiévale,
liée a une conception de la modernité (Morsel 2010, p. 14-15). Cette tendance se prolonge actuellement
sous laforme de multiples travaux conduits sur le théme du « gouvernement par I’ écrit ».

[19] Pour la période carolingienne, voir notamment McKitterick 1990. Pour ce qui est de Michael
Clanchy, il s est livré & une autocritique lors d’ une conférence donnée a I’ Ecole des Chartes le 13
décembre 2000, dont une partie de la teneur est rapportée par Frangois Menant (2006, p. 36), a quoi il
faudrait gjouter que Clanchy a notamment remis en cause la corrélation qu'’il établissait initialement
entre |’ usage de I’ écriture et la méfiance chez |es gouvernants.

[20] Dans le cadre du programme de recherches lancé en 2003 au sein du Laboratoire de M édiévistique
Occidentale de Paris (LAMOP — Paris 1) et intitulé « La formation médiévale des communautés
d’ habitants », dont les travaux peuvent étre suivis sur le site Internet du LAMOP.

[21] L’ usage que je viens de faire expressément de la tripartition religion/économie/politique n’est pas
dd au hasard : il veut suggérer une structure argumentative plaguée sur le phénoméne a étudier,
désarticulant ainsi sa dynamique interne. La dénonciation de cette trinité historienne a été faite par Alain
Guerreau en tant gu’ elle sous-tend une « fracture conceptuelle » qui se forme entre 1750 et 1850 et
brouille tout e systéme de représentations antérieur (Guerreau 1990 ainsi que 2001, p. 23-39).

[22] Une bonne théorie explicative doit permettre non seulement de rendre compte de I’ évolution
d’ ensemble, mais aussi des cas ol ¢ca ne marche apparemment pas, ¢’ est-a-dire du principe de variation.
Celarevient tout ssimplement a prendre au sérieux la seconde partie de la définition de I’ histoire donnée
par Marc Bloch (1937, p. 8 : « L’Histoire est la science d’ un changement et, a bien des égards, une
science des différences ») : non seulement la différence dans le temps (le changement), mais aussi la
différence dans I’ espace. L'idée que les différences entre lieux ont un sens systémique a été soulignée
tant par Alain Guerreau, sous la forme du « développement inégal » (1988) comme de la
« particularisation structurelle [...] comme méthode “douce” de fixation des hommes » (1996,
p. 91-92), que par Chris Wickham lorsqu’il s'interroge non pas sur |’idéal-type de la commune rurale
italienne, mais sur les causes des variations entre diverses communes de la région de Lucques, qu'il
concoit comme un ensemble structurel de facteurs — ce qu'il appelle « matrice explicative » — dont la

-42/60 -


http://lamop.univ-paris1.fr/spip.php?rubrique68

combinatoire a les effets kal é doscopiques dans lesguels se perdent les historiens tout autant que dans
les idéal-types institutionnels (2001, notamment p. 7 et p. 259-260).

[23] Tout ceci adéja été souligné par Bernard Lepetit (1996, notamment p. 91-93).

[24] Ce terme n'implique en rien que la communauté villageoise doive étre considérée comme une
forme-modéle médiévale qui aurait ensuite été imitée en ville, ni non plus qu’ elle ait été I’ origine de la
forme communautaire urbaine (qui serait, par exemple, la complexification de la forme villageoise
primitive), mais comme un moyen de connaissance — en I’ occurrence de nature analogique comme I’ a
bien montré Giorgio Agamben (2008). La communauté villageoise doit ainsi permettre de rendre
intelligible divers phénoménes dont tant |I'existence (du moins pour certains) que |’ articulation
d’ ensemble me semblent avoir été jusqu’a présent négligés, a partir de quoi la forme communautaire
urbaine pourra étre & son tour interrogée (ce qui ne signifie en rien « interprétée »).

[25] Cette approche, désormais évidente pour une bonne partie des géographes a la suite, en France, des
travaux de Jacques Lévy, Christian Grataloup et Michel Lussault, ne va pas totalement de soi chez les
historiens, qu'il faut encore souvent convaincre du caractére social et non pas naturel de I’ espace (voir
Morsel 2005, ainsi que SHMES 2007 — dont le titre « constructionniste » ne doit pas tromper dans la
mesure ou la dimension (socialement) construite de I’ espace médiéval est finalement peu abordée ; voir
le compte-rendu critique de Benoit Cursente (2008). Serait ainsi encore « normale » aujourd hui une
affirmation comme celle selon laguelle « le territoire de laville, en général, se qualifie aisément comme
espace social, parce que créé par I’ enceinte bétie qui le limite matériellement » (Roux 1995, p. 129) :
I’ espace social n'est ici que le résultat d' une procédure de découpage humain (sous-entendu : artificiel)
de I’ espace (sous-entendu : naturel)... Ceci n’est bien sir pas propre ala France, comme le montre
I" approche « naive » de I’ espace dans les travaux de médiévistes germanophones qui se sont multipliés
depuis les années 1990 sur « les représentations de I’ espace » (Marchal 1996, Aertsen et Speer 1998,
Moraw 2002), ou encore la notice « Espace urbain » dans laguelle Bernd Fuhrmann consacre une bonne
partie de son introduction a expliquer que « “la” ville médiévale [...] n’a a proprement parler pas
existé » (2008, p. 256) — mais aucun mot ala justification du concept d’ « espace », comme si chacun
savait évidemment de quoi il retourne... |l y a donc assimilation implicite de « laville » a « |’ espace
urbain » — loin des réflexions que propose ici-méme Hélene Noizet.

[26] Larestriction conceptuelle au « lieu » n’est pas anodine : d'une part, elle correspond au fait que la
spatialité médiévale est congue sous I’ unique espece des lieux (loci) et des déplacements entre loci (voir
notamment Guerreau 1996 et 2002, ainsi que Méhu 2007), mais par ailleurs, il est clair que la définition
donnée par Jacques Lévy (2003) du lieu en tant gu’ « espace dans lequel la distance n'est pas
pertinente » et espace des « interactions au contact » est parfaitement compatible avec la définition de la
communauté d’installés par rapport au « lieu » puisgque celle-ci est désormais pensée sur le mode du
voisinage en tant que coprésence (dans une perspective naive d’ histoire des idées, on pourrait d' ailleurs
imaginer que c’est I’assimilation du locus a la communauté d’installés qui a rendu possible la
conception du « lieu » comme mode d’ annulation de la distance...).

[27] Sur ces problémes de datation des formes de paysage, voir a propos de I’ openfield la thése de
Samuel Leturcq (2001). Présentation récente et commode des divers problémes évoqués : Zadora-Rio
2010.

[28] La métaphore ici employée de I’ « enracinement » se justifie du fait qu’ elle correspond précisément
a un nouveau discours social, qu’ expriment bien les notions de « souche », Samm, etc., et surtout la
représentation de I’ arbre généal ogique, qui ne semble pas antérieure au 12° siécle (voir Klapisch-Zuber
2000, p. 112-117).

[29] Voir notamment Teuteberg 1985, p. 1 : « La satisfaction du besoin quotidien d' habiter, ¢’ est-a-dire
d’un espace d’ habitation bon marché, suffisant et en méme temps hygiénique, fait partie au méme titre
gue I’ assurance de la nourriture et du vétement, des plus anciens phénomeénes de I” humanité. L’ habiter

-43/60-


http://www.espacestemps.net/articles/la-ville-au-moyen-age-et-a-lepoque-moderne/

peut étre compté parmi les “phénomeénes sociaux totaux” (Marcel Mauss) qui apparaissent en tous lieux
et en tous temps et qui sont directement ou indirectement liés & tous les autres domaines de la vie des
humains. L'hébergement (das Hausen) est une conditio humana et constitue une constante
anthropologique fondamentale. Face a ces états de fait connus depuis longtemps, on ne peut que
s étonner d’emblée du fait que nous manquions jusqu’ a présent aussi bien d’ une théorie générale que
d’une histoire générale de I"habiter » (traduction faite par mes soins) — et le titre méme d’ Homo
habitans signale a quel point on navigue dans la représentation d' une constante anthropologique. On ne
peut cependant pas exclure qu’en Allemagne, cette conception essentialiste ait été nourrie et/ou
|égitimée par |’ ontologie heideggérienne : Heidegger a en effet fait de I’ « habiter » des étres humainsle
paralléle du « vivre » des étres vivants : leur maniére d’ étre au monde, en tant qu’ étre-au-monde qui est
le propre de I’homme (« Habiter est le trait fondamental de I’ Etre (Sein) en conformité duquel les
mortels sont », Heidegger 1958, p. 192). En France, |’ éaboration d’une théorie proprement
géographique de I' habiter a partir des écrits heideggériens a été tentée par André-Frédéric Hoyaux
(2002, 2003). Sur les positions heideggériennes quant a |’ habiter et les possibilités d' « habiter le Monde
de maniére non heideggérienne », voir notamment Lévy 2012.

[30] Il n’est pas exclu que ce soit en allemand que ce champ lexical ait été le plus productif, avec les
termes de localisation seigneuriale ou paysanne sitzen et besitzen et tous les composés de -sasse pour
désigner les dépendants et sujets. Beate Schuster utilise déja le terme « die Sef3haften » (littéralement
« les installés ») pour désigner les habitants permanents (et hotamment les bourgeois) de Constance
(Schuster 1996, par exemple p. 12, p. 146-147), sans cependant en construire le concept.

[31] Cette interdépendance productive ne doit pas étre réduite a une simple dimension technique ou
juridico-économique : €elle constitue, semble-t-il, un écart trés significatif par rapport a ce qui s observe
dans le systeme domanial antérieur, ou |’ unité de base (le manse) devait assurer sur les terres du maitre,
guel que soit le nombre de foyers qui I’ exploitaient, un ensemble de travaux lourds (environ lamoitié de
la semaine) avec leurs propres équipements (hommes, animaux, outils — d’ou I’ absence de toute
mention d' outils sur les inventaires des biens agricoles du maitre : Devroey 2003, p. 99-101, p. 119-122,
p. 125), ce qui signifie que le manse était nécessairement une tenure toute équipée, excluant une telle
interdépendance. Sur ces changements, voir Demade (2004, p. 352-353), qui signale également combien
le caractére « anormal » des corveées |égitime non seulement par contrecoup le rapport de domination
seigneurs/dépendants fondé sur le versement des redevances, mais aussi le rapport de dépendance
interne ala communauté et fondé sur le travail rémunéré (ibid., p. 356-357, p. 361).

[32] Sur les cimetiéres en rangées du haut Moyen Age, les analyses pal éoanatomiques (odontologie) et
paléogénétiques (ADN mitochondriale) semblent pouvoir permettre de repérer le caractére structurant
des liens de parenté, comme dans le cas du cimetiére de Weingarten en Allemagne (Bade-Wurtemberg)
étudié par Julia Gerstenberger (2002), qui confirme non seulement diverses interprétations de Heiko
Steuer (1982), mais surtout montre bien, étant donné I'implantation de ces cimetiéres, |’ absence de lien
entre |’ organisation parentélaire qui se manifeste dans les cimetiéres et |’ organisation de I’ espace habité.
Il convient toutefois d’ étre prudent avec les résultats pal éogénétiques ici mentionnés pour des raisons
méthodologiques. Il s avere en effet que de tels échantillons soumis a I'analyse sont extrémement
sensibles ala contamination par I' ADN des fouilleurs eux-mémes (voir a ce propos Deguilloux 2010),
ce qui signifie que lavalidité des résultats est proportionnelle ala celle des mesures de prévention d’ une
telle contamination — sur lesquelles le travail de Julia Gerstenberger ne dit rien, mais dont on peut
douter dans la mesure ou les analyses portent sur un matériau collecté lors de fouilles déja anciennes.

[33] L’ organisation spatiale tend par conséquent a |’ emporter sur |’ organisation parentale, comme le
suggérait déja la mise en place d’ une anthroponymie spatialisée (voir les travaux susmentionnés) : la
transmission héréditaire d’ anthroponymes toponymiques (particuliérement nette dans I’ aristocratie,
mais sans exclusivité) signale la transmission héréditaire d' une appartenance spatiale. Laforme la plus
remarquable en est la mise en place d’ un discours lignager (qui n'est pas larévélation d' une structure
lignagére stricto sensu, inconnue en Europe) sous la forme de ce qu’ Alain Guerreau-Jalabert désigne
comme « topolignée » (1994, p. 314), dans lequel la logique d appropriation spatiale s'impose a

-44/60 -



I’ organisation parentale. Voir aussi plus loin le probléme de I’ articulation du parental et du spatial a
traversle cas de la paroisse.

[34] Sur ce principe d' appropriation seigneurial e des terres effectuée par I’ intermédiaire des tenanciers
et du versement des redevances et sur les transformations du servage en Occident aux 12°-13° siécles
(dansle sens d' une fixation spatiale), voir Morsel 2004b, p. 173-174, p. 201-202. Jinsiste sur le fait que
I’enjeu est ici celui de I’ appropriation des terres au moyen d’ une procédure a la fois symbolique (car
visible et répétitive) et matérielle (Ia remise des redevances, quérables ou portables). Julien Demade
(2007) estime cependant que la domination seigneuriale ne se réduit pas a cela (comme si les seigneurs
n’ étaient que des sortes de propriétaires rentiers) : il insiste ainsi sur la transformation des contraintes
temporelles agraires (récoltes et vendanges en ao(t-septembre) en une temporalité au profit des
seigneurs a |I’aide du calendrier des redevances, qui permet a ceux-ci de survaloriser de maniere
invisible les volumes gu'’ils ont regus, selon un principe de conversion de la valeur d' usage en valeur
marchande supérieure, comparable, dans son invisibilité structurelle, a celui de la plus-value capitaliste
— mais fondé sur une tout autre logique institutionnelle (absence du Marché, de I’ Etat, de la
propriété...).

[35] Sur la place fondamentale de la vaine péture dans la constitution de |’ espace communautaire, voir
Assier-Andrieu 1986, p. 351-354. Sur la chasse, voir les observations cruciales de Guerreau 1999, 2000.
C'est a mon sens exactement la méme logique qui se trouve a |’ arriere-plan d'une part des conflits
pastoraux entre communautés, d'autre part du développement des colombiers (Morsel 1997,
p. 282-285).

[36] Pour reprendre les notions (et 1a corrélation respective d' exo- ou d endorégulation de la mobilité
avec la soumission ou la puissance sociales) éaborées par la « géographie structurale » canadienne,
notamment Gilles Ritchot et Gaétan Desmarais ; voir la présentation synthétique de ce dernier
(Desmarais 2001) et infra, note 64.

[37] La définition d’'un calendrier des redevances semble en effet étre un phénomeéne tardif et,
précisément, pas antérieur au 11° siécle : Kuchenbuch (1997, p. 138, note 47) signale ainsi le passage
d’'un systéme de redevances annuelles a |I' épogue carolingienne a une combinaison d’exigences
mensuelles et d’ exigences fixées a certains jours de féte (ca. 850-1050), puis a un cycle de redevances
étalé sur I’année et fixé a certains jours.

[38] Le caractére central du transitus correspond bien au fait que I’ espace féodo-ecclésial est
exclusivement pensé sous |’ espéce du « passage », le locus étant un point de passage non seulement
spatial, mais aussi temporel (on va le voir) et matériel (point de transfert) — bref une sorte
d’ « échangeur », métaphore qui ne devrait cependant pas faire oublier le caractére primordial du locus,
censé engendrer le déplacement, le chemin, I’échange. On ne manquera alors pas d’'observer le
remarquable parallélisme entre la conception de I’ espace sous I’ espéce des points de passage obligés
(qui engendrent cet espace) et celle du temps chrétien telle que I’ ont définie la théologie et laliturgie.
Qu'il s'agisse du temps global, saint Augustin (Confessions, livre X1) explique que le passé et le futur
n’ existent que dans le/par rapport au/gréace au présent (moment d’ actualisation du passé par la mémoire,
et du futur par la prévoyance d'une fin déja annoncée), qui n’est lui-méme qu’ un pur point de passage
(le double paradigme de ce temps féodal tout entier tendu vers un moment de réalisation du rapport
dominus/lhomo est celui d’ une part, du temps de la Création, inéluctablement tendu vers la Parousie et le
Jugement Dernier, et d’ autre part celui de lavie humaine, tout entiére tendue vers la mort — dont la date
précise est d’ailleurs souvent indiquée, a I’ opposé de la date de naissance, ou de baptéme, ou de
conversion, pour en rester aux moments clés de la vie du chrétien). Qu'il s'agisse des obligations
liturgiques collectives, « le dimanche » fonctionne comme pble de la semaine et « a Paques » fonctionne
comme pole de I’année — méme dans les régions ou le début de |’ année civile est fixée ala Nativité
(Noél), ala Circoncision (1% janvier) ou al’ Annonciation (25 mars), parce que Pagues reste toujours
I” apogée des célébrations chrétiennes (ainsi, a Nuremberg, si le changement de millésime s opére bien a
Noél comme dans |’ essentiel de I’Empire, ¢’ est a Paques que se produit chague année la constitution du

-45/60-



nouveau Conseil, ¢'est-a-dire de I'instance civile primordiale, ce qui montre bien que Paques I’ emporte
sur Noél), parce que le sacrifice du Christ et sarésurrection sont plus importants que sa naissance — on
n’aura d ailleurs garde d oublier que le dimanche est lui-méme survalorisé parce qu'il est le jour de la
résurrection du Christ. Par conséquent, |’ espace et e temps sont tous deux caractérisés par une structure
ponctuelle, multipolaire, avec des lieux et des moments ou I’ on ne peut pas ne pas étre présent pour y
approcher le S/seigneur, cette présence obligatoire (dans |’ espace et le temps) engendrant |e mouvement
par lequel se constitue la distance (lat. spatium) et la durée (lat. spatium aussi !).

[39] La concurrence des polarités qui engendre la disqualification comme « superstition » apparait trés
bien dans I’incipit d’ un sermon du Dominicain Etienne de Bourbon contre le culte rendu au saint lévrier
Guinefort, vers 1250 : « Deo contumeliose sunt supersticiones que divinos honores demonibus
attribuunt, vel alicui alteri creature, ut facit idolatria, et ut faciunt misere mulieres sortilege que
salutem petunt adorando sambucas vel offerendo eis, contemnendo ecclesias vel sanctorum reliquias,
portando ibi pueros suos vel ad formicarios vel ad res alias, ad sanitatem consequendam » (Etienne de
Bourbon, Tractatus de diversis materiis predicabilibus, éd. in Schmitt 1979, p. 12 ; 2° éd. 2004, p. 13
— c’est moi qui souligne). C'est aussi clairement le cas lors de la « grande affluence » (maximus
concursus, grofRer zulauf) provoguée en 1476 dans le village franconien de Niklashausen par la
prédication du tambourinaire Hans Beheim, qui finit sur le blcher : on lui reproche entre autres d' avoir
préché que I’ obtention de la gréce n’ est pas conditionnée par I’ entrée dans |’ église de Niklashausen en
raison de satrop petite taille (« welchs mensch nyt in die kirch kommen kan, all3 dan die cleyn ist, nichts
destmynder erlange er die gnade »), ce qui alafois réduit I’ église a une simple enveloppe physique et
signale son caractere non indispensable mais seulement pratique pour I’ obtention de lagréace. D’ ailleurs,
la gravure sur bois qui illustre cet épisode dans le Liber chronicarum de Hartmann Schedel (1493)
comme dans sa version allemande contemporaine (la Weltchronik) représente Beheim en train de
précher alafenétre d’ une maison qui fait face al’ église — et I’ on peut se demander si la qualification
ultérieure, a partir de ca. 1490, du tambourinaire comme berger n’est pas un moyen d' accentuer encore
son caractére « parapastoral » (I’ ensemble du dossier documentaire est rassemblé dans Arnold 1980).

[40] Voir, par exemple, dans le registre de visite pastorale d'Eichstétt en 1480, Didzesanarchiv
Eichstétt, B 230, f° 21v : « Dicit quod Ulricus Proll de Meinsperg suspicatur quod sit incantator, nam
dicat incantationes ‘fur das gicht’ et concursus fiat ad eum tam a maribus guam a feminis patientibus
diversas infirmitates ».

[41] Cette itérativité permet alafois de rendre compte de la non-circularité du temps chrétien (qui se
traduit ne serait-ce que par le fait que des deux hypostases temporelles de I’ Antiquité tardive, Aidn, le
temps circulaire et immuable, et Chronos, le temps linéaire et fuyant — voir Belayche 1984 —, seul le
chronos a été conservé comme référent alors que |'aién a été abandonné), que I’on rattache
classiqguement a I’ Incarnation et a la tension vers la Parousie (voir supra, note 37), et de I'idée
corrélative selon laguelle, depuis I’ Incarnation, tout ce qui alieu (avoir lieu !) ne peut étre que la
réitération d’une maniére ou d’ une autre de choses qui se sont déja produites, ce qui fait donc de la
Bible une matrice narrative permanente (voir sur ce point Boureau 1993). Par conséquent, la répétitivité
sur Terre est une figure de la soumission des hommes ala temporalité de la Rédemption, consécutive au
péché originel et qui correspond ala reconnaissance par I'homo de son vrai dominus— et al’inverse, la
variabilité temporelle (dont la date de Paques constitue |e paradigme) signale le dominus, tout comme la
variabilité de sa localisation (dont le paradigme est la quéte de dieu sous la forme « officielle » de la
croisade ou, « littéraire », de la quéte du Graal, de I’ errance cheval eresque).

[42] En France, les historiens se sont notamment focalisés sur une lecture littérale de I’ aigre remarque
de Guibert de Nogent (1981, p. 320), vers 1120, a propos de la « commune » de Laon : « communio
autem novum ac pessimum nomen ». Or communio N’ est alors ni un terme nouveau ni, pour un clerc, un
terme détestable en tant que tel. Ce qui est ici en jeu est donc non pas le mot (Guibert ne parle d ailleurs
pas de verbum ou de vocabulum), mais le sens du « nom », de la dénomination — ce que le nom
communio est désormais censé désigner, un sens nouveau. Guibert oppose ainsi deux formes de
communio : lacommunion des chrétiens (autour du corps du Christ et donc du prétre) et ce quej’ appelle

-46/60 -



ici « communauté d’installés ».

[43] L’ organisation spatiale tend par conséquent a |’ emporter sur |’ organisation parentale, comme I’a
souligné en premier lieu Anita Guerreau-Jalabert (1989, p. 92, 1990). Cet ordre de détermination est
I’inverse de ce qu’on peut observer dans diverses sociétés « villageoises » extra-européennes : le
« village » bororo rendu célébre par |'analyse structurale qu’en a fait Claude L évi-Strauss (1955,
p. 274-277, 1974, p. 140-143), en est une illustration claire, avec sa structuration spatiale
rigoureusement déterminée par la structure parentale ; les positions dans |’ espace « villageois » y sont
ainsi des émanations des rapports de parenté, au point que le village soit moins pensable comme une
structure spatiale que comme une structure parentale.

[44] Sur lalégislation conciliaire mérovingienne, voir Mikat 1994. Sur la réglementation a I’ époque
carolingienne, voir Toubert 1977. Sur le durcissement grégorien, voir entre autres Legendre 1988.

[45] La coextensivité est au coaur du modéle de I’ « encellulement » (encadrement des hommes dans une
cellule dlafois paroissiale et seigneuriale) construit par Robert Fossier (1982). Cette idée est clairement
entretenue, en France, par le fait que les limites communales actuelles dérivent largement des limites
paroissiales du 18° siécle (voir Zadora-Rio 2008), tandis qu’en Allemagne, ¢’ est le méme mot
(Gemeinde) qui désigne tant la paroisse que la commune. J observe par ailleurs que la dimension
« pseudo-parentale » de la paroisse initiale se retrouvait encore, il y a quelques décennies, dans le cadre
communal qui lui a succédé, comme en témoignent |es innombrables monuments aux morts qui, en
France (mais on en rencontre aussi en Allemagne, en Espagne, au Portugal — pour me limiter aux pays
pour lesquelsjai vérifié la chose), commémorent les « enfants » ou les « fils » (y compris en breton :
bugale, par exemple a Plogoff ou Plouguerneau) de la commune morts pour la patrie.

[46] Sur les transformations du systéme paroissial au Moyen Age, voir logna-Prat et Zadora-Rio 2005
(notamment Lauwers 2005b, qui rejette le scénario de la subdivision de macro-paroisses originelles en
tant qu’il repose implicitement sur |’ existence dés le haut Moyen Age de territoires paroissiaux dont
seul aurait changé la taille du maillage, alors que la démultiplication des églises et des ressorts
paroissiaux correspond bien plutét a une transformation des rapports socio-spatiaux), a compl éter par
Leturcq 2010 et Pichot 2010.

[47] Un exemple entre mille, celui du dossier du démembrement de la paroisse de Burgsinn en
1411-1413, dont sont détachés la ville de Rieneck en 1411 (Staatsarchiv Wiirzburg, WU 2/37) et les
villages de Mittelsinn et Obersinn en 1413 (Staatsarchiv Wirzburg, WU 18/135). Outre que d’ autres
villages restent dépendants de |a paroisse de Burgsinn (Wohnrod et Schaippach), le fait que Mittelsinn
et Obersinn forment une seule et méme paroisse dépendant de I’ église de Mittelsinn montre bien qu'il
n’existe pas encore de coincidence entre village et paroisse. Je précise qu’'aucun de ces actes de
détachement de paroisses ne donne lieu a la moindre délimitation des entités séparées, dont les
seigneurs collateurs restent les mémes que de la paroisse de Burgsinn. Le démembrement est d’ ailleurs
pensé non pas comme subdivision, mais comme engendrement spirituel, I’ église de Burgsinn devenant
« mére » (ecclesia matrix) et les deux nouvelles églises ses « filles » (ecclesiee filiales), avec
I’ organisation chague année, le jour de la dédicace de |’ église de Burgsinn et lors des Rogations, d’un
pélerinage depuis les églises-filles jusqu'al’ église-mere.

[48] Leturcq 2010, ou ce phénomene est repéré (sans prétention a I’ exhaustivité) dans le Maine, en
Touraine, en Beauce et en Sologne, ainsi que dans |’ Autunois, le Nivernais, la Lozére.

[49] Sur I'importance de ce canon, voir notamment Bériou 1983.

[50] Qui plus est en I’ absence de tout confessionnal avant le 16° siecle : la confession auriculaire est une
confession au vu et au su de tous, ce qui renforce d’ autant, par contraste, I’importance de I’ entretien du
secret du contenu, qui lie pécheur et curé.

-47/60-



[51] Cequi estici en jeu n'est évidemment pas la valorisation de la confession en tant que telle, qu’on
rattachera aisément a |’ entreprise de contréle pastoral (« faire croire »), mais ce contréle des &mes aurait
pu étre effectué de diverses autres manieres (chaque fidele pouvant étre tenu d’ aller, par exemple en
procession, chague année a date fixe au siége épiscopal ou archidiaconal pour se confesser...). De
méme, le secret de la confession aurait pu étre pensé par rapport aux seuls laics et le curé étre tenu de
faire un rapport régulier al’ évéque, ce qui serait logique dans notre optique du contrdle social, pensé
sur le mode policier. Ce qui est donc ici en jeu, ¢'est I'insistance sur la confession paroissiale en tant
gue moyen de construire socialement un lien interpersonnel unique entre chaque curé et chaque fidéle.

[52] Je n’oppose donc pas « personnel » a « matériel » : le rapport entre fidéle et curé est tout autant
personnel/abstrait (confession, assistance alamesse, etc.) que matériel/concret (verser une portion — en
général trés faible — de la dime et surtout le casuel, directement lié al’ activité liturgique du prétre et
donc au rapport curé/fideles). Sur I’ enjeu socio-spatial de la dime, voir Lauwers 2012.

[53] Dans le cas de la paroisse chrétienne, il importe de rappeler que |I’excommunication privait le
défunt d’'une sépulture au cimetiere (le canon 21 de Latran 1V le rappelle expressément : s'il ne se
confesse et communie une fois I'an, le chrétien et vivens ab ingressu ecclesiae arceatur et moriens
christiana careat sepultura), ce qui pourrait ére vu comme une forme indirecte d’'exclusion de la
communauté — mais justement, ce n’est qu’ une forme indirecte.

[54] La tendance fondamentale a été la progressive sacralisation (¢ est-a-dire la cléricalisation) des
cimetiéres, mis hors de portée directe des habitants et dont I’ accés est construit comme homologique a
I"acces al’ église (voir d’ailleurs le rapport direct entre I’ accés al’ église et la sépulture chrétienne établi
par le canon 21 du concile de Latran 1V cité a la note précédente) : voir Guerreau 2002 et Lauwers
1999, 2005a.

[55] Vair I'exemple cité supra, note 46. Roux signale gu’ al’inverse des limites de censives, « les débats
et enjeux que leurs délimitations [= des paroisses] ont suscités n’ont guére marqué les sources
documentaires qui nous restent » (1995, p. 130). On voit mal pourquoi la conservation des actes, qui
plus est massivement d’ origine ecclésiastique, aurait éiminé différentiellement le probléme des limites
des paroisses — et I’ on doit donc plus vraisemblablement concevoir que « les débats et enjeux » sont
supposés par les historiens (qui donc « inventeraient » un mutisme documentaire), mais ne se posaient
pas nécessairement aux médiévaux... C'est également le résultat auquel parviennent Fuhrmann (1996,
p. 181-189) pour lafin du Moyen Age en Allemagne, et Laliena Corbera (1987, p. 163) en Aragon. Le
mode « normal » de création d' une nouvelle paroisse est I’ engendrement spirituel (création d’ une
paroisse a partir d’ une autre, sans changement de patron « laique », avec définition de devoirs annuels
des membres de la paroisse-fille envers la paroisse-meére, et sans délimitation), commeon I’avu dansle
cas de Burgsinn ; il n'y a délimitation des paroisses que lorsgu’il y a démembrement d’ une ancienne
paroisse par subdivision avec attribution du droit de collation a un nouveau seigneur — impliquant donc
une répartition précise des droits de seigneurs distincts sur les paroisses. Ce sont par conséquent les
droits seigneuriaux qui sont ainsi délimités et non pas la paroisse. L’ exemple languedocien étudié par
Monigue Bourin (2004) va dans le méme sens, puisqu’il montre que la concurrence entre communautés
d’ habitants n’ aboutit pas au démembrement déslorsgu’il n'y aqu’un seul collateur.

[56] Il conviendrait de prendre ici en considération le phénomene des fabriques (ou cauvres), composaes
de paroissiens éus (fabriciens ou marguilliers en général, « beaux-péres » [vittrici] a Eichstétt, etc.)
chargés de |’ entretien des bétiments paroissiens a I’aide d’un revenu constitué notamment par des
donations pieuses : d abord pour déplorer la mauvaise connaissance gue nous en avons encore, alors
gu’il semble s'agir d' une ingérence manifeste des laics dans les affaires paroissiales. Il faudrait
cependant vérifier dans quelle mesure son activité n’ était pas congue comme |’ entretien de I’ enveloppe
de I'église, pensée comme une enveloppe charnelle (tandis que I’ espace a partir de la paroi intérieure
était spiritualisé par diverses pratiques liturgiques, a commencer par la consécration), reconduisant ainsi
une répartition des téches entre spirituel et charnel — maisj’y verrais aussi et surtout une modalité par
laquelle I’ église paroissiale matérielle pouvait étre congue par chagque paroissien comme « son » église,

-48/60 -



éément central del’ adhésion au pdle (visible) de la communauté.

[57] La Somme du frére Alexandre (Somme attribuée au franciscain Alexandre de Hales) applique ainsi
le terme communio ala cité, définie par la « cohabitation », mais cette communio-la est qualifiée de
corporalis sive vocalis (Anita Guerreau-Jalabert m’a d’ailleurs suggéré — et je I’en remercie
vivement — que vocalis a pu étre noté par erreur ala place de localis, ce qui impliquerait de vérifier les
principaux manuscrits), par opposition a la communion spirituelle, sacramentelle et de table :
« multiplex est communio [...]. Est enim communio spiritualis, quae est in consensu vero vel
interpretativo [...]. Est iterum communio in sacramentis[...]. Est iterum communio fideliumin cibo et
potu et huiusmodi [...]. Est iterum communio corporalis sive vocalis, sicut est cohabitationis in eadem
civitate » (Alexander de Hales 1930, p. 759).

[58] Ceci ne vaut que pour la période médiévale (au sens académique du terme), car j’ aurais tendance a
corréler le recouvrement progressif de la communauté d’installés et de |’ ensemble paroissial avec les
efforts d’ organisation étatique moderne, qui s appuie massivement sur la technostructure cléricale pour
faciliter le repérage des populations rurales a des fins fiscales et militaires (les villes se chargeant elles-
mémes de dresser réguliérement des listes)...

[59] Dans un acte de 1092 copié dans le cartulaire de I’ abbaye de Lérins (AD Alpes Maritimes, H 10,
n° 169, f° 78v-81v) sur lequel Michel Lauwers a attiré |’ attention, on voit un ensemble de prées de 200
« habitants du bourg enclos de Saorge » (abitatores castro vel burgo Saurgio), nommeément cités (2/3
d’hommes puis 1/3 de femmes, tous identifiés par leur filiation ou, pour les femmes, par leur mariage,
leur filiation ou leur maternité — en tout cas par rapport a un homme), donner al’ abbaye, pour le salut
de leur &me, celle de leurs péres et méres et de leurs parents, I’ église Sainte-Marie située dans le locus
vel territorium de Saorge. Contre la tentation d'y voir une manifestation (précoce) d’ une communauté
paroissiale joue, d une part, I’énumération des noms (au lieu d’une mention générique comme « les
paroissiens de Saorge », I’ énumération nominale étant suivie du générique « et les autres habitants du
bourg enclos de Saorge »), qui manifeste clairement le caractére personnalisé du lien al’ église (méme si
la mention nominale est un moyen expres d’ étre associé a |’ acte pieux de la donation, il n’en reste pas
moins que cela renvoie au personnalisme du Salut) ; d’ autre part, cette liste mentionne nettement les
mentions de parenté, dont on sait qu’ elles disparaissent ensuite dans les modalités d’ identification des
personnes (voir les travaux d’ anthroponymie historique sus-mentionnés), ainsi que la « loi de
naissance », ici romaine (ex nacione nostra lege romana), des donateurs — on est donc encore dans la
perspective de la « personnalité des lois » du haut Moyen Age.

[60] La mohilité des tenanciers apparait bien a travers les multiples cas de remplacement par transaction
(donc au-dela du remplacement des successions intergénérationnelles) présentés dans Feller et
Wickham 2005.

[61] Béatrice Franques (2004) fait remonter le modéle de la sédentarité dont les paysans deviennent le
paradigme social, de par leur rapport « consubstantiel » a laterre, alafin du 19° siécle seulement,
lorsque I’ exode rural finit par étre considéré comme une menace pour |’ordre social (en raison de
I’afflux de prolétaires dans les villes), tandis que la formation des Etats-nations, référés a des espaces
définis (et unifiant les groupes par I’ espace) et qui s étaient fort bien accomodés de mythes historiques
privilégiant des peuples conquérants (droit de conquéte évidemment fort utile dans un contexte
d’expansion coloniale) en viennent a privilégier I’ autochtonie (donc, en France, Vercingétorix sur
Clovis) déslors que le droit de conquéte peut aussi se retourner contre eux (en 1871, par exemple).

[62] On observe dailleurs que ce que réclament les seigneurs dans le cadre de ce que les médiévistes
allemands appellent « nouveau servage », notamment dans les régions orientales de I’ Empire alafin du
15° siécle, est moins I'interdiction faite aux dépendants de partir que I’interdiction de partir sans en
informer le seigneur ni fournir un remplagant (voir les textes fournis par Franz 1967, n° 231, n° 234,
n° 239, ainsi que par Reimer 1860, n° 245).

-49/60 -



[63] Ce caractére structurel et non pas accidentel a été souligné par Kuchenbuch 2014 (1° éd. en 1983),
puis par Guerreau 1996, Morsel 2004a, Demade et Morsel 2005. Cette situation ne doit pas étre
confondue avec ce qu’ Héléne Débax appelle « seigneurie collective », dont elle souligne la dimension
plusinterpersonnelle que spatiale (2012, p. 20).

[64] Jacques Le Goff adopte un point de vue similaire : « || me semble que I’ utilité primordiale est celle
d’'une définition de la ville actuellement (¢’ est-a-dire dans I’ état actuel de la science) valable pour
I’ensemble des villes, en tous temps et tous lieux » (Le Goff 1970, p. 925), ce qui le conduit & proposer
de parler de ville lorsgu’il y a « prédominance dans une agglomération de la partie de la population
adonnée a des activités tertiaires » (ibid.), définition dont il reconnait lui-méme la difficulté de mise en
ceuvre pour la situation médiévale. Peut-on en effet sans danger « lire » la ville médiévale atraversle
filtre primaire/secondaire/tertiaire, propre a notre logique sociale ? Plus globalement, toutes les
tentatives pour définir la ville fonctionnellement se sont avérées intenables (une présentation commode
en est fournie par Quentin Laborderie 2011). Surtout, on peut s'interroger sur I'intérét pratigue de
disposer d'une définition anhistorique et universelle du mot « ville » : autant cela semble d'une utilité
primordiale pour des concepts analytiques nécessaires a |’ explication des sociétés (régulation,
reproduction, domination, cohésion, etc.), autant s'avére problématique |’ usage de termes de notre
langage commun servant a évoquer des « réalités » pour nous évidentes (e.g. « ville ») et qui sont donc
pétris de connotations jamais (pleinement) reconnues — sans parler du fait que lorsque ceux-ci existent
aussi dans le vocabulaire médiéval, toutes les confusions deviennent possibles. Une autre maniere de
procéder, sans doute encore plus dangereuse, est de placer |a forme urbaine étudiée sur une échelle de
développement : les différences deviennent purement relatives, par exemple lorsque Wilfried Ehbrecht
considére les 12°-13° siécles comme « I’ époque qui aformé la ville occidentale dans sa forme accomplie
(ou achevée : Hochform) » (2001, p. 131) — avant, ¢’ est donc une ville en devenir, apres ¢’ est laméme
forme accomplie qui continue, mais c’est toujours « la ville occidentale », sans avoir assumé la
démarche hypostatique.

[65] De fagcon en revanche originale, Gaétan Desmarais, corréle la distinction du rural et del’ urbain a ce
gu’il nomme « contréle politique de la mobilité » (1995, p. 41-42) : la mobilité endorégulée (c' est-a
dire celle de ceux qui se rassemblent ou « s évadent ») est ce qu'il caractérise comme « I’ urbain »,
tandis qu’ une localisation non choisie, exorégulée (c’ est-a-dire celle de ceux gue I’ on concentre ou au
contraire disperse) est caractérisée comme « rurale » — lerural et I’ urbain pouvant se combiner au sein
d une méme ville ou d’un méme village, ceux qui s endorégulent étant en général ceux qui exorégulent
les autres. Autre proposition, également fondée sur la nature des rapports sociaux mis en oauvre : celle
de Jacques Lévy, qui définit la ville comme « un géotype de substance sociétale fondée sur la
coprésence » (1999, p. 199), mais qui ne constitue qu’ une forme spécifique de I’ « urbain » congu
comme « |"ensemble des géotypes caractérisés par le couplage spécifique de la densité et de la
diversité » (Lussault 2003, p. 949). Dans les deux cas, il y a donc déconnexion nette (sans opposition)
de « I'urbain » (en tant que concept analytique) et de ce que nous concevons usuellement comme « la
ville », ce qui correspond assez bien al’idée gu’' exprime ici Héléne Noizet, selon laquelle laville n’est
gu’ une forme possible, une « séguence contingente et historiquement située de I’ urbain ».

[66] La notion de « naissance » est évidemment extrémement ambigué, car elle suggere une situation
binaire avant = rien versus aprés = tout, alors que le processus historique de formation est continu (avec
des variations de rythme) et qu’ on ne doit pas étre dupe des effets de seuil. Par ailleurs, cette notion a
une nette connotation matérielle (absence physique versus présence physique), ce qui fait bon marché
des aspects proprement idéels de I’ existence des choses : |’ apparition des villes est un phénoméne ala
foismatériel et idéel, elle se déroule alafois sur les plans de I’ organisation concréte des hommes et des
représentations collectives. Enfin, le syntagme « existence des choses » ne doit pas étre congu de fagon
substantialiste : ce qui existe, ce sont des rapports sociaux qui se réalisent, se formalisent et s activent
dans « les choses », ce qui rend le probléme de la naissance des choses encore plus périlleux.
« Apparition » est peut-étre un peu moins concret, mais je préfére en général parler de « sociogenése »
(ici delaville) — aceci prés qu'il n’'existe pas de verbe correspondant... Pour ne pas alourdir encore

-50/60-


http://www.espacestemps.net/articles/la-ville-au-moyen-age-et-a-lepoque-moderne/

mon style, j’ utiliserai alorsle verbe « apparaitre », a entendre avec les réserves faites ci-dessus.

[67] Le cas parisien est de ce point de vue particuliérement révélateur : il s agit d’ une nébuleuse formée
(lacité gallo-romaine de larive gauche étant abandonnée) par I'1le de la Cité et une couronne de noyaux
constitués autour de Saint-Merry et Saint-Gervais, de Saint-Germain-I’ Auxerrois, de Saint-Martin-des-
Champs (fin 11° siécle), de Sainte-Geneviéve, de Saint-Marcel et de Saint-Germain-des-Prés. Dans
d’ autres cas (Limoges, Reims, etc.), il n'y aque deux noyaux, maislacivitas n’est rien d' autre que I’ un
d eux.

[68] Il importe de signaler ici le phénomeéne remarquable observeé par |es archéologues travaillant sur les
villes, a savoir la disparition quasi-totale aprés la fin du 11° siécle de la couche des terres noires qui
constitue I’ essentiel de I’ anthroposol des agglomérations des 4°-11° siécles (Borderie 2011), comme si
la forme (et donc la nature sociale) des interactions se modifiait alors dans les espaces ou se sont
finalement épanouies des villes.

[69] L’ absence de spécificité fondamentale de la ville médiévale par rapport au reste de ce qu’il appelle
« régime féodal » avait déja été soulignée par Yves Barel (1977, p. 10-11), qui insiste aussi sur le fait
essentiel que « sauf tardivement dans le Moyen Age, lesindividus et les groupes qui sont &’ origine des
villes médiévales n’ont ni I’intention ni la conscience de créer une ville. 1ls obéissent a d’autres
logiques. [...] Au début du mouvement, il n'y a pas de ville, ni dans la conscience des gens, ni dans leur
pratique sociale : le terme est une sorte de projection rétrospective qui n’a de sens possible que pour
Ceux gui connaissent la suite de I’ aventure » (ibid., p. 56).

[70] Sur le cas particulier de |’ Europe méditerranéenne, que je laisserai ici de coté, voir infra, note 76.

[71] Le simple examen des divers sens proposés par les dictionnaires de latin médiéval de Du Cange et
de Niermeyer montre d’ ailleurs que leur signification s était largement « ouverte » par rapport au latin
classique, et notamment que |’ écart entre rural et urbain auquel on pourrait s attendre y était fortement
atténué (présence de sens « campagnards ») ou brouillé (interférences avec le chéteau).

[72] Le cas du terme city, qui se développe fortement en Angleterre a partir du 14° siécle pour devenir
I’un des termes les plus fréguents du champ lexical urbain, n’est contradictoire avec ceci qu’'en
apparence : comme |I’a montré Ann-Marie Svensson (1997), on observe 1) que town reste le seul terme
générique pour « ville », indépendamment de toute particularité de taille, fonction ou localisation (et le
terme peut également étre utilisé pour un village) ; 2) que city n’est pas une traduction de civitas, mais
un emprunt tardif au francais cité pour désigner initialement les grandes villes hors du royaume
d’ Angleterre (donc un mot « étranger » pour des villes « étrangeres ») : le terme n’a été appliqué qu’'a
partir du 15° siécle aux grandes villes anglaises et aux quartiers cathédraux antérieurement nommés
civitates. Il n'y adonc qu’'un rapport indirect entre la civitas et la city, qu’illustre notamment I’ absence
de city dans les manuscrits moyen-anglais des 12° et 13° siecles — al’inverse de town et de borough,
qui fournissent alors ensemble 85 % des occurrences lexicales du champ urbain, sans compter leur
présence suffixale dans les toponymes (a I’inverse de city, ce qui montre que le réseau urbain et
I’ensembl e des toponymes étaient déja en place ; il faudra attendre la colonisation de I’ Amérique du
Nord, dans un contexte qui n’a plus rien de médiéval, pour que ce suffixe se répande dans les
toponymes).

[73] Par la notion de « ville féodale » ici employée, |’ entends a la fois spécifier la ville médiévale par
rapport a la cité antique et au réseau urbain industriel, et prendre acte de la remise en cause d’'une
prétendue opposition entre la ville et |e systeme féodal, construite par |’ historiographie bourgeoise du
19° siécle a des fins idéologiques. Sur cette remise en cause, voir de fagon générale Boucheron et
Menjot 2003, p. 373, p. 430-431, p. 435, p. 495-496, p. 515-516.

[74] Ceci correspond d ailleurs en partie & la polynodalité signal ée supra, note 66. A Laon par exemple,
le faubourg de Vaux-sous-Laon est soumis au 13° siecle a 14 seigneurs qui y ont chacun un maire et

-51/60-



sont tous justiciers a des degrés divers (Saint-Denis 1994, p. 477-478).

[75] Le passage d’ une situation d’ adéquation entre la parcelle et le batiment d’ habitation (I’ ensemble,
en général délimité par des rues donc formant un flot, est dénommé a Laon, au 12° siécle, mansus,
manerium ou domus) a celle ot de multiples batiments d' habitation distincts sont construits sur une
méme parcelle est clairement repérée a Laon au 13° sicle par Alain Saint-Denis (1994, p. 367-371), et
envisagée dés la fin du 13° a Blois (« S autem herberiagium divisum fuerit, quot domus ex eo facte
fuerint... », lit-on dans la charte de franchise de 1196 : Soyer et Trouillard 1903, p. 52 ; herberiagium
n'y est pas a considérer en tant que la cellule primitive dont les subdivisions seraient des domus, car la
clause précédente stipule « pro unaquaque domo quam preter herberiagium habebit... » :
I” herbergement est une domus spécifique, en particulier par opposition aux pressoirs dés lors que ceux-
ci ne sont pas habités par leur détenteur ou un locataire : « ...exceptis pressoriis nisi domini ibi
manserint vel aliis locaverint »). L’ évolution parisienne est de ce point de vue beaucoup moins claire, la
documentation ne permettant de repérer qu’ a partir de la fin du 13° siécle les rapports entre le sol et
I"'immeuble, marqués par un net hiatus (Roux 1994a, 1995, p. 131-132, Bove 2001).

[76] Pour prolonger I"homologie entre ville et village, méme le « principe de Carabas » peut étre
observé en ville : examinant les phénomeénes de |otissement en Italie du Nord, Etienne Hubert montre
gue les principaux détenteurs du sol urbain, & savoir les monastéres, étaient moins mus par des logiques
de « rentabilité » (développer leur parc immobilier, dirait-on aujourd hui) que de « favoriser
I’installation d’ habitants sur [leurs] biens-fonds » (2004, p. 125-126) versant chaque année un cens
recognitif : on pourrait sans difficulté comprendre cette installation d’ habitants comme le moyen pour le
seigneur de s assurer a long terme |’ appropriation du sol urbain face aux multiples autres détenteurs
ecclésiastiques, puis aussi les laics et les autorités urbaines. Autre analogie possible entre sol urbain et
sol agricole : les concessions ad domum faciendam (ibid., p. 125) et les baux de complant utilisés
notamment pour laviticulture.

[77] Je laisserai donc délibérément de coté les espaces italien et ibérique, dont on pourrait d'ailleurs
considérer que leur situation urbaine est compliquée par la présence de substrats correspondant a des
Soci étés « urbaines » antérieures (romaine et musulmane) et distinctes de la société urbaine qui se met
en place au Moyen Age, ce qui signifie que I’illusion de la continuité urbaine y est encore plus forte (cf.
ne serait-ce que I’ usage de termes dérivés de civitas pour désigner les villes), et par conséquent son
démontage d' autant plus ardu mais nécessaire. Mais aprés tout, Jacques Le Goff ne signalait-il pas que
«I'Italie ne [lui] apparait pas comme le modéle urbain par excellence. Il y auneillusion italienne dans
I" histoire urbaine médiévale. L’ Italie urbaine n'est pas le grand modéle, mais la grande exception »
(1997, p. 451) ? Quant au cas de |’ Espagne, on n’aura garde d'oublier les débats virulents entre des
meédiévistes qui considerent que la conquéte musulmane a laissé les traces morphol ogiques importantes
(et I’on notera par exemple que des mots comme aldea ou alcalde, centraux dans I’ histoire des
communautés d' habitants ibériques, sont d’ origine arabe) et d' autres qui nient cette importance au profit
du maintien d'un substrat hispanique/wisigothique que la « Reconquista » n’ aurait fait que dégager ...

[78] 1l importe cependant de rappeler que, par « division du travail », on n’entend pas la diversité des
activités productives ou commerciales présentes en ville, mais spécialisation et interdépendance entre
les diverses activités artisanal es spécialisées (spécialisation qui est le moteur de cette interdépendance).

[79] La mise en place de cette division du travail est trés difficile a suivre dans le détail, la
documentation écrite étant peu loquace a ce sujet — et le qualificatif « artisan » pouvant s appliquer
également aux artisans-paysans (voir infra, note 80). Du point de vue archéologique, on pourra tout de
méme souligner gque c’est apparemment aux 11°-12° siecle que se produit la différenciation entre la
maison rurale et la maison urbaine (Verhaeghe 1994), qui pourrait étre liée a des divergences
fonctionnelles.

[80] C’ est un des principaux résultats de I’ ouvrage dirigé par Hangjirgen Brachmann (1995).

-52/60 -



[81] Comme I'a montré Alain Champagne pour le Poitou (2007), on a affaire dans les campagnes a des
artisans-paysans ou paysans-artisans exercant leur activité de maniéere épisodique, et non pas a des
artisans spécialisés et oauvrant de maniére continue et exclusive.

[82] Les guildes sont censées avoir « réapparu » a partir du 11° siecle, de la méme maniére que les
confréries, les visites pastorales, les Rogations, apres un épais silence depuis |a période mérovingienne
ou carolingienne : méme si le nom est ancien, et méme en admettant une ressemblance institutionnelle,
celane signifie en aucun cas qu'il s agisse d'une institution de méme nature, puisque le systéme social
est radicalement différent. Il ne s'agit donc que d’un probléme de ressemblance formelle : ce qui
réapparait est au mieux une forme, mais le sens social en est trés différent, parce que la société a
fortement évolué, et justement par la mise en place des « communautés d’installés » ; parler de
« réapparition » contribuerait alors & masquer I’ écart de sens social au profit d’une illusion de
continuité. Je ne parlerai donc pas, a dessein, de réapparition, mais la encore de formation — si I’on
veut vraiment distinguer verbalement, pourquoi alors ne pas employer encore une fois I’ adjectif
« féodal » (ou « féodo-ecclésial », comme Jérébme Baschet) ? Sur cette posture continuiste
problématique, voir entre autres, a propos des processions, Kuchenbuch, Morsel et Scheler 2010,
p. 144-145, 163-166.

[83] Voir le préambule du fameux Livre des métiers de Paris d’ Etienne Boileau : « Pour ce que nous
avons veu a Paris, en nostre tans, mout de plais et de contens par la delloial envie qui est mere de plais,
et deffernée convoitise qui gaste soy meisme, et par le non sens as jones et as poi sachans..., nostre
intenptions est a esclairer, en la premiere partie de ceste oeuvre, au mius que nous porrons, touz les
mestiers de Paris... » (1879, p. 1).

[84] Voair le livre des métiers d’ Etienne Boileau, dans lequel revient inlassablement e segment « [les
membres de tel métier] doivent le gueit et la taille et les autres redevances que li autre bourgois de
Paris doivent au roy », qui pose ainsi implicitement I’ équivalence entre appartenir a un « métier » et
étre bourgeois de Paris. A Cologne, les plus anciens statuts conservés (ceux des tisserands de literie de
1149) prétendent clairement concerner « omnes textorici operis cultores scilicet culcitrarum
pulvinarium, qui infra urbis ambitum continentur » (Loesch 1907, p. 25), donc s appliquer dans tout
I’ espace urbain. Un cas particulierement clair d’équivalence entre « maison » ou « atelier » et
appartenance a la communauté d’ habitants est aussi fourni par les statuts des lormiers de Londres de
1260/61, dont I’ article concernant |’ entrée dans le « métier » de nouveaux maitres, en provenance
d’autres lieux, corréle cette entrée a celle dans la commune et désigne | ouverture d’ un atelier par le
syntagme « tenir maison » : « ltem ge nul estraunge ge vient en la cité pur mesoun tenir ne forge ne ne
oevre nule manere de lormerie, ne ge au mester apende, eynz qu’il eit doné demi-marc a la commune de
Loundres pur sa entrée, et ii soulza la boiste d’aumoine » (Riley 1862, p. 78, art. V).

[85] Le probléme posé par cette comparaison concerne I’identification des « propriétaires terriens »
(landowners) : s'il s'agit des seigneurs, il faudrait se garder d’ oublier leur présence également en ville
(jusgu’anosjours!). En fait, I'intérét des « gouvernements municipaux », ¢’ est-a-dire des représentants
des couches urbaines dominantes (en tout cas a Londres) devrait plutot étre mis (toutes proportions
gardées) en paralléle avec celui des gros exploitants (les « cogs de village », I’ autre identification
possible des landowners de Hilton), qui pouvaient effectivement exercer une certaine pression sur
I’ organisation des travaux agricoles en fonction de leurs intéréts propres.

[86] Rappelons que la mise en place des communautés d’installés, fondées sur une spatialisation du
statut social (I’ habitant), afini par s'accompagner, explicitement au plus tard alafin du 12° siécle, par
une « personnalisation » du statut des juifs (Morsel 2000b, p. 378-381).

[87] Leur nombre est expressement délimité en 1222 dans la forma pacis conclue entre I’ évéque et le roi
(Nortier 1979, n° 1805).

[88] Roux 1994b, p. 420-421 (boulangers), p. 423 (bouchers), p. 424 (voir note 8). Ce sont cette

-53/60-



existence de « métiers » relevant de Sainte-Geneviéve et le fait que |’ université (qui exerce en bonne
partie sur les terres de Sainte-Genevieve) est congue comme une forme de « métier » (voir infra, note
94) qui expliquent, amon sens, I’ apparition d’' une collation de lalicentia docendi également par Sainte-
Geneviéve, attestée au plustard vers 1220 (Verger 1986, p. 80, et surtout 1997).

[89] Gaétan Desmarais a bien suggéré combien la « morphogenéese de Paris », ¢’ est-a-dire lagenése ala
fois de la société urbaine et de I’ espace parisien, est indissociable des concurrences entre seigneurs, et
notamment entre roi, évéque et abbaye de Sainte-Geneviéve : roi versus évégue rive droite (1995,
p. 176-179) ; roi et évéque versus Sainte-Geneviéve rive gauche (ibid., p. 187-190). Fort logiquement,
le réglement du conflit entre roi et évéque en 1222, qui marque une étape essentielle dans la formation
de la communauté urbaine, procede également au réglement du probléme des métiers (voir supra, note
86).

[90] Le fait méme que le préambule du Livre en question stipule expressément, dans |e passage transcrit
supra (note 82), qu’il concerne touz les mestiers de Paris, alors qu’ Etienne Boileau ne pouvait ignorer
gu'il n’en était rien, montre que ¢’ est moins une démarche ingénue de description qui est al’ ceuvre
gu’ une volonté de produire un étre socia particulier.

[91] La charte de franchises octroyée par Louis VII en 1170/71 aux « marchands de I’ eau de Paris »
(« cives nostri Parisienses qui mercatores sunt per aguam ») est présentée comme une confirmation des
coutumes en vigueur sous le régne de Louis V1 (Lasteyrie 1887, p. 404).

[92] On retrouve la un schéma identique a celui qui caractérise les ministériaux de I’ Empire, qui sont
partout une composante essentielle de la couche dominante des villes. Sur |’ appartenance fondamentale
de |’ aristocratie urbaine al’ aristocratie médiévale, voir Morsel 2004b, chap. 6.

[93] On arelativement peu progressé, en ce qui concerne les débuts de la Grande Boucherie de Paris,
depuis René Héron de Villefosse, qui signale (1928, p. 63-65) I’ existence d’ un magister carnificium en
1146, d'un ministerium des bouchers de Paris confirmé par le roi en 1156 et d' « antiques »
consuetudines confirmées par le roi en 1162 a la demande des naturales carnifices (Iles documents en
guestions sont publiés par Lasteyrie 1887, p. 303, p. 345, p. 379), coutumes encore confirmées (et cette
fois en partie explicitées) en 1182 par Philippe-Auguste (Delaborde 1916, p. 97). Les données plus
tardives fournies par Benoit Descamps (2004) sacrifient la réflexion sur les logiques socio-spatiales ala
reprise des discours hygiénistes et polémiques du temps, mais il n’est pas a exclure que la thése de
celui-ci sur les bouchers de Paris ala fin du Moyen Age (Descamps 2009), que je n’ai pas pu consulter,
soit d’ une autre teneur.

[94] 1l faudrait peut-étre rapprocher du cas des bouchers celui des changeurs, rassemblés précocement
sur le Grand Pont en 1141/42 (Lasteyrie 1887, p. 277 ; latradition insatisfai sante de ce document est
partiellement compensée par une donation de la méme année, qui mentionne effectivement la présence
de boutiques de change au Grand Pont : ibid., n° 286), ¢’ est-a-dire immédiatement sous |’ agl du pouvoir
royal (au Chételet) tout comme les bouchers, ces deux activités ayant en commun 1) d’ étre en soi
problématiques dans la société médiévale (Le Goff 1977, p. 93-94), mais 2) indispensables a
I’ approvisionnement urbain (direct ou par achat), 3) matériellement puissante — et 4) absentes du Livre
des métiers.

[95] Le caractére urbain/artisanal des études ressenti par les « écoliers » eux-mémes au 12° siécle a été
souligné par Verger (1973, p. 28), apres Le Goff (1957, p. 68).

[96] Il me parait dés lors tout a fait significatif que I’ une des principales franchises par rapport aux
Parisiens accordées aux universitaires a Paris par la bulle pontificale Parens scientiarum en 1231 soit la
|égitimité implicite de | hospitiorum taxatio par les universitaires, dont leur privation est mise sur le
méme plan que I’ emprisonnement indu, la mutilation ou le meurtre de I’ un d’ eux (Denifle et Chételain
1889, p. 137-138). Cette pratique, au demeurant obscure, de taxatio des logements est habituellement

-54/60-



expliquée en termes de régulation du marché locatif, qui me paraissent parfaitement anachroniques. Jy
verrais surtout une manifestation de la spécificité des universitaires par rapport a une communauté
d’installés définie précisement par le mode d’ habitation, bref que les universitaires ne sont pas des
habitants comme les autres. Va, a mon avis, dans le méme sens la distribution spatiale des « métiers »
liésal’ université (voir infra, note 99).

[97] Etienne Boileau 1879, p. 2 : « Pour ce que nostre Sire dist et coumande en |’ Evangile que on
quiere au coumencement le regne de Dieu et toutes choses vous adreceront en bien [= Mt 6, 33], nous
diront au comencement d’icele partie des clercs qui a Paris sunt a escole pour cause d’'apprendre a
celebrer le devin office, ¢’ est a savoir des clers qui sunt escolier a Paris, li quel clerc ont universite.
Quiconques veut estre escolier a [fin du passage] ». Ce début de phrase correspond a la premieére clause
de tous les « métiers », qui concerne la franchise ou la nécessité d’ acheter le métier. Le fait que
I"interruption de I’ article sur les universitaires se produise entre laformule générale et I énonciation des
spécificités du métier en question laisse clairement penser que I’ article était prévu, mais n’a jamais pu
étre rédigé. L’ original du Livre des métiers a disparu au 18° siécle et le passage tronqué en question ne
figure pas dans le texte méme de sa copie la plus proche, datant de lafin du 13° siécle : il a été rajouté
au 14° dans lamarge du manuscrit alafin du préambule. Les éditeurs du Livre considerent cependant ce
texte marginal non comme une interpolation, mais comme larestitution ultérieure d’ un passage négligé,
en raison de son caractére inachevé, par le compilateur de lafin du 13° siécle. Bref, ce passage tronqué
ne daterait pas du 14° siécle, ni du point de vue de son intention ni du point de vue de sa troncation
— celle-ci étant, mieux encore qu’ une absence pure et simple de tout article sur les écoliers, le signe du
caractére a part de cette activité urbaine.

[98] Les conditions sociales urbaines sont alors différentes, le probleme majeur qui se pose aux
gouvernements urbains est le contréle des métiers (' est d’ailleurs peut-étre plus a cette épogue que
s appliquerait I'analyse de Rodney Hilton évoquée supra, note 84), dont I’ alliance représente un péril
majeur pour le maintien de I’ ordre social éabli. Il importait donc désormais, la notion de communauté
urbaine étant dorénavant solide, de jouer les métiers les uns contre les autres, a coup de privileges
particuliers et de gratifications symboliques (e.g. la concrétisation spatiale d' une hiérarchie symbolique
des métiers). A Paris en 1416, toutefois, ¢’ est I’inverse qui se produit (Coville 1888, p. 402, Descamps
2004, p. 112-114, p. 117-118) : la concentration des bouchers pres du Grand Pont est remise en cause au
profit d’ une dispersion (Benoit Descamps parle d' « éclatement ») en plusieurs lieux, corrélative d’ une
suppression du caractere jusqu’alors a part (= « privilégié ») des bouchers parisiens, comme si la
dispersion d’exercice était précisément le signe de la normalité urbaine (a quoi I’on n’aura garde
d’ oublier d’ gjouter la dimension d’ une mobilité exorégulée).

[99] On observe ainsi aLubeck, alafin du 14° siécle, une telle dissociation entre lieux d’ activité et lieux
de résidence, corrélée avec une relative concentration des étaux de vente a proximité de I’ abattoir, alors
qu’ une nette dispersion semble s étre maintenue dans les autres villes (Veltmann 1993, p. 94-96). A
I’inverse, a Paris ou I’ on supprime en 1416 la concentration des bouchers, on sait que se maintiennent
jusgu’alafin de I’ Ancien Régime des pratiques d’ abattage chez les bouchers eux-mémes (Descamps
2004, p. 111, p. 116).

[100] A I’inverse, diverses activités relevant des « métiers du livre » et bénéficiant des priviléges de
I’université présentent une distribution spatiale « anormale », relativement groupée (Fianu 1992,
p. 192-199, 2006), par opposition a la dispersion usuelle des activités. C'est notamment le cas des
parcheminiers, des enlumineurs et des relieurs, dont 72,5 a 75 % de ceux qui sont identifiés avec
certitude comme tels v. 1300 sont localisés dans une seule rue de la rive gauche (les premiers dans la
rue aux Ecrivains et les deux derniers dans la rue Erembourg-de-Brie) ; les libraires sont moins
concentrés par rue (méme si la seule rue Neuve-Notre-Dame, dans la Cité, rassemble 37,5 % de ceux
qui sont identifiés avec certitude comme tels), mais ne sont cependant présents que dans quel ques rues
de larive gauche et de la Cité, et nullement rive droite ; en revanche et a titre de comparaison, on
observe que les écrivains sont dispersés dans I’ ensemble de la ville. Ce qui fait ici sens est moins, en

-55/60-



termes spatiaux, la proximité des écoles que le regroupement « anormal » lui-méme des activités dégja
directement sous latutelle de I’ université (libraires et parcheminiers) ou en voie de I’ é&re (enlumineurs
et relieurs, peut-étre dés avant 1307 puisgu’ils bénéficient alors de I’ exemption accordée aux libraires
universitaires) (Fianu 1996, p. 3-6, 1998, p. 30-31). Tout se passe donc comme si la distribution spatiale
« anormale » des activités sous contréle universitaire (au contraire des écrivains, ce qui montre que
I’enjeu n’est pas, par exemple, le « monde intellectuel », la différence de concentration entre
marchands-libraires d' un coté et |es artisans-parcheminiers et relieurs de I’ autre découlant sans doute de
logiques propres a la nature de I’ activité et aux rapports de forces au sein de la « filiére », comme le
reléve bien Fianu 2006, p. 45) signalait précisément la position « anormale » des universitaires au sein
de la communauté d'installés. C'est exactement la méme logique spatiale que celle qui conduit a un
regroupement des juifs au sein de |’ espace urbain (Morsel 2000b, p. 379-381) : la réduction du
phénomeéne a une simple dimension de ghettoisation pensée sur le mode de la persécution (ou de la
défense) ne rend pas compte des logiques spatiales propres a la société médiévale et constitue un autre
aspect du réductionnisme « persécutionniste » gue dénonce depuis plusieurs années David Nirenberg
(1995, 1996, 2007), lequel traite toutefois I’ espace comme enjeu de luttes d’ occupation et donc plutét
comme ressource, et non pas comme facteur social.

[101] La documentation disponible a Greifswald (non pas fiscale, mais concernant les mutations
foncieres) ne permet pas de repérer directement la localisation des artisans. Si |’ on admet cependant que
ceux-ci résident tendanciellement dans le logement qu'ils possédent, et qu’ils y exercent aussi
tendanciellement leur activité, on pourra alors considérer qu’a Greifswald s observe aussi une forte
dispersion de la plupart des activités artisanales, méme si certaines sont nettement plus présentes dans
certaines rues (tannerie, mégisserie et cordonnerie dans les rues des Tanneurs et des Mégissiers,
tisserands dans la rue des Chapons), néanmoins sans exclusivité ; il y a toujours d’ autres artisans
possessionnés dans ces rues, de méme que des tanneurs, cordonniers, etc. dans d’ autres rues.

[102] C est du moins ce qu’ on pourrait supposer si I’on admet que les observations contemporaines
faites par Susanna Magri (1993) : il y a moins de tensions au sein d’ un espace socialement mixte ou
chacun connait « sa place » qu’au sein d’ un espace social ement homogene ou |’ espace socia fait I’ objet
de stratégies d' appropriation concurrentes) sont transposables sur la société étudiée, ce qui doit étre
discuté. Or Claude Gauvard a fait observer que la criminalité la plus ordinaire se produit justement au
sein des réseaux d’interconnaissance : « le crime ne fermente pas dans un mode anonyme : il oppose des
gens de connaissance, artisans d’un méme métier, gens de la méme rue, immigrés d'un méme pays
d’origine » (1991, p. 277). L’ examen des liens préexistant entre coupable et victime (ibid., tableau
p. 619) fait ainsi apparaitre la large prépondérance (16,5 % des cas, devant les voisins avec 11,5 % des
cas) des liens professionnels, distingués des liens hiérarchiques (maitres, serviteurs) — il s'agit donc
bien de liens entre ce que nous appellerions aujourd’ hui des « collégues ». Par conségquent, des quartiers
spécialisés, qui auraient ainsi fonctionné comme des isolats au sein de la communauté, auraient peut-
étre engendré une violence encore plus grande.

[103] Dans sa « Descriptio de latreés noble cité de Londres » ouvrant la Vita de Thomas Becket qu’il
compose vers la fin des années 1170, Guillaume fitz Stephen déclare méme que Sunt etiam, quod ad
christianae fidei cultum pertinet, tum in Londonia tum in suburbio, tredecim majores ecclesiae
conventuum, preger minores parochianas centum viginti sex (Robertson 1877, p. 2-3). La
« description » de Londres est reprise également en ouverture du Liber custumarum dont proviennent
les statuts des lormiers de Londres signal és supra, note 83 (Riley 1862, p. 3 pour le passage Cité).

[104] Pour comparaison du maillage paroissial avec les densités humaines, voir Bourlet et Layec 2013.

[105] D’une maniére générale, on peut observer que le nombre de paroisses par ville est trés inférieur
dans I’Empire a ce gu’ on observe dans les royaumes de France ou d’ Angleterre, Cologne représentant
de ce point de vue une exception (voir note précédente). La raison de ceci n’'a pas été, a ma
connaissance, envisagée et j’ avancerai par conséquent I’ hypothése suivante : étant donné les liens étroits
qui ont été établis, par exemple pour Paris par Adrien Friedman (1959), entre le morcellement

-56/60-



seigneurial de laville et le maillage paroissial, on pourrait supposer que la plus grande homogénéité
paroissiale dans I'Empire correspond a une plus grande homogénéité seigneuriale. De fait, le
morcellement seigneuria urbain se rencontre beaucoup plus rarement dans I’ Empire (les noyaux y sont
donc beaucoup moins polynucléaires qu’en France, par exemple), parce gque les seigneurs y sont
effectivement moins nombreux (ne serait-ce que parce qu’ environ 80 % des villes existant vers 1250 en
Allemagne dérivent d'un chéteau) et parce que I’ éventuelle multiplicité est en général convertie en une
superposition (et non une « juxtaposition ») par le biais de I’ avouerie, dont on sait qu’ elle a justement
conservé dans I'Empire une grande vigueur (voir en premiére approche Parisse 1994, p. 82-83 et
p. 170).

[106] Du Cange 1886, s.v. « quarterius », « regio » ; Niermeyer 1997, s.v. « quartarium », « quarto » ;
Godefroy 1889, s.v. « quartenerie », « quartier » ; Tobler et Lommatzsch 1936, s.v. « cartier » ;
Wartburg 1975, p. 425 (« quartier » ne désignerait une partie de ville qu’ a partir du début du XVI°s. :
avant, il s'agirait du chef des « hommes de quart », ¢’ est-a-dire du guet, ce qui correspond al’anglais
ward) ; Lewis 1984, s.v. « quarter(e » ; 2001, s.v. « ward(e, 3. » ; Benecke, Miiller et Zarncke 1861-63,
S.V. « ort », « vierteil » ; Lexer 1876-78, s.v. « ort », « vierteil » ; Junk 1997, col. 33-34. Johannes
Schulze (1956) montre la présence tres fréquente de « quartiers » dans les villes allemandes, dont
I’ existence n’ est formellement attestée que trés rarement avant la fin du Moyen Age ou le début de
I’ époque moderne, mais qui parait relever d’ un schéma général plus ancien. Arlette Higounet-Nadal
(1978, p. 45-47) signale des cas de « contamination » lexicale, le terme charreira ou carreira employé
pour « rue » au 13° siécle pouvant donner au 14° siécle cartieyra, quartieyra ou quarteria, qui n’ont
ainsi aucun rapport avec les « quartiers », issus d’ un découpage « administratif » en quatre portions.
Noél Coulet (1989) montre la coexistence du « quartier » administratif (qu’il propose de nommer
« quarton ») et de divers espaces, intriqués, de sociabilité (notamment religieuses) et de « communauté
de voisinage », qu’il subsume sous le nom de « quartiers » : bourgs, rues, (secteurs urbains dotés d’'un
toponyme propre et que nous appelons) « quartiers ». Pour Paris, voir Picot 1874, ainsi que Descimon et
Nagle 1979.

[107] Heinz-Karl Junk (1997) conclut d'ailleurs sa notice en signalant que « |’ approche
sociogéographique moderne de la formation des quartiers est impropre pour le Moyen Age ». Encore au
16° siécle, le dictionnaire francais-latin de Robert Estienne (1549) traduit d’ ailleurs « quartier d’ une
ville » par le latin classique regio urbis, de méme que « les quatre quartiers du monde » sont dits cadi
regiones (Estienne 1549, p. 51). Un quartier est ainsi simplement une partie d’ un ensemble spatial (ce
gue confirme Huguet 1965, p. 266—268, qui gjoute des exemples de quartiers temporels) qui he préuge
en rien des fondements du découpage.

[108] Hee sunt traditiones et leges nobis a patribus nostris et antecessoribus tradite et iura nobisrelicta
in parrochia Nitherich (Jakobs 1985, p. 286-287).

[109] On utilise ainsi pour des documents concernant théoriquement le Kirchspiel le sceau de la
paroisse (e.g. en 1226 le Jigillum] parrochie beati Petri i[n] Colon[ia]), alors qu’ un sceau propre au
Kirchspiel était concevable comme le montre |’ exemplaire conservé d'un Sgillum civium sancte
Columbe in Colonia du 13° siecle (Groten 1995, p. 89).

[110] Pour Paris, on pourra tout de méme consulter Bove 2000, sans pouvoir clairement distinguer entre
la fin du 13° siécle et la fin du 14° et en tenant compte de la particularité sociale des bourgeois
envisagés — membres du patriciat parisien, présenté comme « un milieu homogeéne dont les attitudes
sont comparables, sur bien des aspects, a celles de lanoblesse » (ibid., p. 255).

[111] Dans la mesure des écarts entre les pratiques observées dans les villes allemandes et celles des
villes francaises et anglaises, il faudrait également intégrer le parametre du nombre des paroisses : il est
difficilement concevable que I’ existence de seulement deux paroisses a Nuremberg (pour env. 20 000
hab.) ait pu induire des pratiques cultuelles identiques a celle de sept paroisses a Avignon (pour env.
40 000 hab.) au 15° siecle. L’ étude des pratiques de fondations de messes a Ratisbonne a la fin du

-57/60-



Moyen Age (Richard 2009) fait clairement apparaitre, au cours du 15°, un resserrement des fondations
sur I’ espace urbain (au lieu de la Baviére), de méme qu’ un resserrement sur la paroisse du fondateur (au
lieu de I’ ensemble des paroisses de laville), le maintien d’ une dimension « panurbaine » ne s observant
gue chez des membres du Conseil, qui se doivent de manifester que leur échelle de vie (et de mort) est
laville tout entiére. Tout se passe donc comme si, initialement (en tout cas au 14° siécle), le cadre de la
commémoration avait bel et bien été supra-paroissial, avant de se restreindre progressivement a celui-ci
— comme résultat d'un lent processus de « paroissialisation » des identités urbaines, al’inverse de la
tendance courante a voir dans la paroisse un cadre « naturel » d’ appartenance.

[112] Terminologie employée a Marseille et a Aix au début du 14° siécle (Coulet 1982, p. 386). Sur les
processions urbaines, voir (notamment sur les Rogations) Kuchenbuch, Morsel et Scheler 2010 ; sur la
Féte-Dieu, beaucoup plus systématique que les Rogations mais aussi plus tardive (officiellement
instaurée en 1264, elle est rarement célébrée avant le 14° siécle, parfois trés avancé comme a
Ratisbonne), voir notamment L 6ther 1999.

[113] Stoob 1985 — qui ne concerne cependant pas seulement Cologne ni le seul théme des confréries,
au contraire de Militzer 1997-99.

[114] Cette confrérie remonte au moins au 12° siécle, mais Vaquier prétend la faire dériver d’ « une
petite société parisienne appel ée “ des douze apbtres’ [attestée entre 1058 et 1066 et qui] présente avec
la Confrérie Notre-Dame de telles similitudes qu'il faut conclure aleur identité » (1911, p. 147). Dans
les textes du 13° siécle, cette confrérie est seulement désignée comme Magna confratria beate Marie
Parisiensis, et ses membres sont 50 prétres et 50 laics (tam presbyteri quam laici), auxquelles sont
adjointes en 1224 les éventuelles 50 épouses des confréres laics. La désignation « prétres et bourgeois
de Paris » est postérieure, au plus tard du milieu du 15° siécle.

[115] Voir Richard 2009, p. 158-159 (sur les paroisses urbaines incorporées), p. 184-185 et p. 257-258
(sur la confrérie et son recrutement). Omont (1908) présente un manuscrit du milieu du 15° siécle
concernant la « branche » rattachée a Saint-Emmeram dans lequel figurent quelques documents plus
anciens, dont I’un qualifie expressément la confrérie de fraternitas urbanorum, ainsi qu’une liste de
membres depuis 1201.

[116] Dans I’ ordre chronologique (avec date de premiére mention), les confréries du Saint-Esprit
(1159/75), Sainte-Marguerite (1194/97), Sainte-Catherine (fin 12° siecle), Saint-Lambert (début 13°
siécle), Sainte-Marie-Madeleine (1202), des Rois Mages (mi-13° siécle), de la Trinité (1269), Sainte-
Croix (1292) : Militzer 1997-99, respectivement n° 42, 31 et 31*, 56, 30, 82, 26, 84, 86.

[117] C'est lale principe déja rencontré supra, note 100, & propos des métiers de Greifswald. On peut
d ailleurs certainement mettre aussi en relation le recrutement de la Grande Confrérie Notre-Dame a
travers tout Paris avec le fait souligné par André Vaquier (1911, p. 150 sq.) que ladite confrérie
possédait « des maisons dans différents quartiers de Paris ».

[118] Le plan présenté a été redessiné par Héléne Noizet (que j’en remercie chal eureusement) a partir
d'un fond constitué par un plan de Keussen (1910) intitulé Ubersicht tiber die Pfarreinteilung, die
kirchlichen und Wonhltatigkeitseinrichtungen, nach dem Stande um 1500 unter Modernisierung der
Namen.

[119] Au sud (Ulrichsgasse) comme au nord (Hofergasse, JohannisstralRe, Kostgasse, Niedrich), a
I’ ouest (Neumarkt, Auf dem Berlich) comme al’est (Buttermarkt), enfin dispersé dans un large centre
(Heumarkt, Martinstral3e, Steinweg, Seidmachergélichen, Unter Seidmacher, Unter Kaster, Oben
Marspforte, Herzogstralle, Glockengasse, Auf der Ruhr, Kupfergasse, Domhof).

[120] St. Severin, Klein St. Martin, St. Alban, St. Brigitta, St. Kolumba, St. Aposteln, St. Johann
Evangelist, St. Lupus, St. Kunibert, peut-étre aussi (étant donné lalocalisation imprécise du n® 42.7) St.

-58/60-



Paulus ou St. Maria Ablali.

[121] Auf dem Berlich, Minoritenstral3e, Maria-Ablal3-Platz, Untersachsenstral3e (3 maisons),
Stolkgasse, Maximinenstral3e (2 maisons), Eigelstein, Johannisstral3e (2 maisons), Goldgasse.

[122] St. Kolumba, St. Paulus, St. Maria Ablal3, St. Kunibert et St. Lupus.

[123] Si I’on pousse au-dela de 1300, on trouve encore en 1324 une maison Johannisstral3e (au nord,
paroisse St. Lupus) et diverses maisons Schartgasse (au sud-ouest, paroisse St. Petrus), voir Militzer
1997-99, n° 86.6 et 86.7.

[124] Ceci ne signifie d’ailleurs pas non plus que les confréries apparaissent en ville parce que les
paroisses n'y jouent pas le role de spiritualisation de la communauté d’installés qu’ elles ont dans les
campagnes, comme s elles avaient d’ emblée eu une fonction de transcendance des liens paroissiaux. En
revanche, on peut imaginer que c’est pour cette raison (la division paroissiale) que les confréries sont
aussi nombreuses en ville (trés probablement sans rapport avec le nombre des habitants).

[125] Sur cette figure du retour et sa disparition a I’ époque contemporaine, voir Morsel 2007,
p. 173-174.

[126] Voir supra, note 83. La comparaison que permet Karl Blicher (1886, p. 422-464, p. 627-656) des
livres de bourgeoisie de Francfort (1401-1500) avec le livre de confrérie des compagnons serruriers
(Schlossergesellen) de la méme ville (1402-1524) est trés significative de ce point de vue : plus de la
moitié (53 %) des bourgeois proviennent d’ un rayon de 15 & 75 km autour de laville, tandis que plus de
la moitié (57 %) des compagnons provient de plus de 150 km. D’une maniére genérale, la distance
moyenne de recrutement des compagnons serruriers est plus de trois fois supérieure a celle des
bourgeois. D’ autre part, plus de la moitié (56 %) des bourgeois proviennent de la campagne, tandis que
plus des trois-quarts (79 %) des compagnons proviennent de laville, ce qui montre que la nature sociale
des migrations est trés différente : celle des bourgeois correspond a une installation en ville tandis que
celle des compagnons correspond a une circulation au sens propre du terme. La méme chose s observe
également a Bale : 75 % des nouveaux bourgeois de la période 1358-1400 provenaient d’un rayon
inférieur a 75 km autour de la ville, tandis que plus de la moitié (58 %) des compagnons serruriers et
prés de la moitié (43,5 %) des compagnons tanneurs provenaient d' une distance supérieure a 150 km
(Rippmann 1990, p. 85-93, p. 122-123, voir aussi Schulz 2010, p. 244-246). Sur I'importance des
déplacements des compagnons dans |’ espace rhénan au 15° siécle, on verra aussi Debus-Kehr 2007,
p. 84-116.

[127] Voir auss Bourdieu (2002), ou I'internalisation de I’ ordre masculin passe par celle des structures
de I’ espace et du temps.

Article misen lignele mardi 11 novembre 2014 a11:24 —

Pour faire référence a cet article :

Joseph Morsel, »«Communautés d’ installés». », EspacesTemps.net, , 11.11.2014
https://test.espacestemps.net/articles'communautes-dinstalles/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-59/60-



-60/60 -



	Espacestemps.net
	«Communautés d’installés».


