
- 1 / 60 -

«Communautés d’installés».
Par Joseph Morsel. Le 11 novembre 2014

Mon père voulait être un homme de son temps, et un homme de son temps, ça devait vivre au
village, sous le soleil, en pleine lumière, pas dans la pénombre d’un sous-bois. Un homme de son
temps, ça devait cultiver le seigle, trimer tout l’été comme une fourmi crasseuse pour pouvoir,
l’automne venu, fanfaronner en avalant du pain et, ce faisant, ressembler aux étrangers. Un
homme de son temps, ça devait avoir une faucille chez soi pour aller se courber dans les champs
au moment de la moisson ; ça devait avoir une meule à bras pour y moudre du grain en suant et en
soufflant.

Andrus Kivirähk, L’homme qui savait la langue des serpents (2007)

L’enjeu de la différence.

Faute de parvenir à penser le changement[1] — voire de tenter de le faire à cause de leur
obnubilation par un passé à ressusciter —, les historiens adoptent le plus souvent une pensée
« cassée », qui privilégie des flexions brutales, des cassures, que rend bien visible un vocabulaire
émaillé de « crises », « révolutions », « mutations », « tournants », « renaissances », etc.[2] Rares
sont par conséquent aussi les contestations de telle affirmation historienne d’une cassure qui ne
débouchent pas sur l’affirmation inverse d’une continuité[3], comme si le seul choix était entre la
constance ou la rupture[4]. La faute en est, schématiquement, à un défaut de conceptualisation, à
l’interférence des logiques académiques dans le champ scientifique et à la nature du matériau
classique de l’historien (la documentation écrite).

Défaut de conceptualisation, en effet, dans la mesure où, malgré les observations de Marc Bloch
(1937, p. 8) ou, plus récemment, d’Alain Guerreau (2001, p. 252-256), la conception de l’histoire
comme la science du changement social n’est toujours pas acquise, ce qui conduit à une démarche
plutôt descriptive, au mieux ethnographique, qui se contente pour l’essentiel d’une causalité
linéaire[5]. Et comme par ailleurs les autres sciences sociales (sociologie, anthropologie,
géographie, économie, linguistique, etc.), dans lesquelles les historiens vont régulièrement
récupérer et recycler des concepts, se sont d’emblée construites hors de toute perspective
temporelle[6], il devient difficile de penser le changement ou la transformation, sinon par analogie
avec des mouvements naturels (l’évolution ou la mutation biologique[7], les mouvements marins
de Braudel ou des Toffler, etc.), et sans pouvoir prendre en compte ni le problème des effets des
actions humaines (l’interactionnisme se désintéressant de toute façon du cadre macro-social) ni

https://test.espacestemps.net/
https://test.espacestemps.net/articles/communautes-dinstalles/


- 2 / 60 -

ceux des rythmes, des effets de seuil ou des échelles temporelles[8].

Interférence des logiques académiques, également, puisque cette « pensée cassée » s’accommode
bien, il faut le reconnaître, d’une organisation académique de la recherche qui segmente les
historiens par périodes et sous-périodes (comme le haut Moyen Âge, le Moyen Âge central ou
classique et le bas Moyen Âge). Ceci les conduit usuellement à survaloriser les écarts avec ce qui
précède, mais moins fréquemment avec ce qui suit, ce qui permet d’ailleurs de « déborder » vers
« l’aval », notamment pour utiliser une documentation plus riche, puisqu’il s’avère que la pente du
temps est inverse à la pente documentaire[9]…

Effet de la documentation historique, enfin, en raison de l’inertie qui touche tant les usages
langagiers (comme l’écrivait déjà Marc Bloch, « au grand désespoir des historiens, les hommes
n’ont pas coutume, chaque fois qu’ils changent de mœurs, de changer de vocabulaire » 1941/42,
p. 57, voir aussi p. 137) que les matérialisations régulées (c’est-à-dire non aléatoires), et
notamment — pour ce qui est classiquement des historiens — les usages écrits. On a ainsi attiré
l’attention sur l’existence de ce qu’on qualifie (à défaut de pouvoir l’expliquer) d’« effets de
mode » concernant tant la forme des actes (format et autres éléments de rhétorique visuelle qui
encadrent la visibilité, datation et autres formules qui encadrent la légibilité tout comme la langue
employée) que le vocabulaire mobilisé (ou, si la documentation est par exemple iconographique,
les motifs). Toutefois, là encore, la manière dont travaillent les historiens accentue à l’évidence les
effets de rupture : outre le fait qu’ils se focalisent sur certaines catégories de mots (substantifs,
verbes, adjectifs et adverbes, aux dépens de ce qu’on appelle couramment « mots-outils »10), le
changement formel, fondamentalement lexical (apparition/disparition d’une forme d’acte11,
apparition/disparition d’un mot ou d’un syntagme12) sur lequel se focalisent les historiens n’est en
effet que la façon la plus simple (sinon simpliste) de repérer des différences susceptibles d’être
signifiantes, par comparaison d’ensembles documentaires plus ou moins importants à une échelle
temporelle unique (par exemple, à l’échelle d’une période de quelques décennies).

Plus compliquée (ou exigeante), en revanche, est l’approche sémantique, par le repérage des
modalités (et des échelles) d’usage des formes en question (par exemple les associations ou
oppositions sémantiques) dont on peut postuler qu’étant moins visibles et donc moins
conscientes13, elles formalisent de manière plus fine les pratiques sociales (sans qu’on ne puisse
jamais y voir une traduction directe, ce qui d’ailleurs reviendrait à négliger le sens social spécifique
des formalisations). Bref, il s’agit de procéder à un repérage d’inflexions de détail — ou alors des
échelles pertinentes de ces modifications — sans se laisser abuser par les phénomènes les plus
visibles, un peu comme lorsque les archéologues cessèrent de ne s’intéresser qu’au dégagement des
structures bâties et des artefacts remarquables, aux dépens non seulement des autres restes mais
aussi de l’enveloppe matérielle et spatiale14.

Toutefois, il ne saurait être question de substituer l’approche sémantique à l’approche lexicale : les
changements lexicaux ne sont pas moins vrais que les changements sémantiques — simplement,
on peut postuler qu’ils correspondent à une temporalité du changement plus lente, comme le
signalait d’ailleurs Marc Bloch, avec une plus grande inertie, ou moins de souplesse, et donc des
effets de rupture avant/après plus nets. On devrait donc concevoir qu’il existe une temporalité
complexe du changement, à plusieurs échelles de temps (et pas seulement à plusieurs échelles de
l’espace social15) — idée d’une temporalité multi-scalaire usuellement totalement négligée par les
historiens, qui se sont installés depuis longtemps dans un temps long conçu comme une addition de
temps particuliers16.



- 3 / 60 -

On pourrait multiplier les exemples de telles ruptures postulées à défaut de penser une
transformation (qu’il resterait évidemment à expliciter). C’est ainsi le cas de ce qu’on appelle

couramment la « révolution documentaire du 12e siècle »17. Les facteurs de rupture retenus pour
cette « révolution » sont fondamentalement de nature politique18 : la mise en place de la royauté

anglo-normande dans la seconde moitié du 11e siècle et celle du régime communal en Italie au 12e

siècle, le renforcement de la royauté capétienne au cours du règne de Philippe Auguste devant
avoir produit, plus tard, des effets scripturaux similaires. Le risque était grand, dès lors, que cette
« révolution » fût un fantasme historien, inconsciemment destiné à accentuer le caractère de
rupture du phénomène politique en question. En tout cas, des contestations du caractère
« révolutionnaire » de la culture de l’écrit élargie se sont multipliées, tant de la part de spécialistes
des périodes antérieures que de Michael Clanchy lui-même, qui soulignent tous l’importance de la
période carolingienne du point de vue scriptural19. Ceci ne revient pas à nier ou négliger

l’apparition, vers le 12e siècle, de nouvelles formes de production d’écrits (d’une manière générale
les registres, qu’ils soient notariés, de chancellerie, comptables, etc.) ou encore d’usages écrits des
langues vernaculaires, qui signalent un processus particulier à l’œuvre, mais invitent également à
s’interroger sur des transformations sociales à plus long terme, au-delà du seul contexte des
ruptures « politiques » visibles.

La même chose peut être dite à propos du phénomène sur lequel je vais ici m’attarder, à savoir la
formation de ce que j’appelle désormais les « communautés d’installés » (ex-« communautés
d’habitants »). L’examen de cette transformation20 a en effet été initié dans une perspective

historique où les 11e-12e siècles jouaient le rôle de moment de bascule, affectant l’organisation
religieuse (cimetières, paroisses, confréries, etc.), l’organisation économique (achèvement du
passage du grand domaine carolingien à la seigneurie) et l’organisation politique (reprise en main
par les pouvoirs souverains, apparition du pouvoir urbain)21. Sans chercher à nier que des
changements se produisent à ce moment-là, en tout cas dans la documentation écrite, la question
qu’il conviendrait de se poser concerne le gain explicatif éventuel lié à un changement d’échelle

temporelle : et si, au lieu de représenter une rupture par rapport à ce qui précède (disons, les 9e-10e

siècles), le phénomène des « communautés d’installés » était plutôt la poursuite, sous des formes
éventuellement particulières, d’un phénomène de transformation bien plus profond ?

Il n’y a là aucun « continuisme » puisque d’une part, je postule d’emblée que la société des 9e-12e

siècles (pour en rester aux siècles que je viens de mentionner — mais je ne m’y limite en aucun
cas) est une société qui se transforme, et que d’autre part, il ne s’agit absolument pas de considérer
que les changements formels ne sont que superficiels. Mon problème est à la fois d’essayer de
comprendre la dynamique interne de la société médiévale (qui engendre les « communautés
d’installés ») et de distinguer un peu mieux les différentes échelles de transformation (et
notamment celle à laquelle renvoie tendanciellement la documentation écrite). À propos des
Yanomami de l’espace amazonien, Catherine Alès (1990) signalait en effet qu’en fonction de
l’échelle temporelle d’observation adoptée, les résultats de l’étude étaient radicalement différents
quant à l’importance relative des forces de fission et des forces de fusion, négligence des variations
d’échelle de temps qui explique, par exemple, qu’on ait pu prêter aux Yanomami une structuration
lignagère alors que la parenté y est cognatique…

Si l’on se focalise sur les « communautés d’installés », c’est-à-dire sur la seule explication de leur
formation, alors autant reconnaître qu’on travaille sur leurs « origines », dans une perspective
téléologique : la fin du travail correspond au moment où les communautés existent, et l’échelle de



- 4 / 60 -

travail est essentiellement celle de la communauté elle-même, avec des durées variables d’une
région à l’autre et d’une communauté (rurale ou urbaine) à l’autre. On n’a donc guère expliqué le
processus de manière historique, ni dans sa généralité ni dans sa variance (systémique et non pas
idiosyncrasique22). Comment adopter alors une perspective différente, à une autre échelle spatio-
temporelle, où les particularités locales cesseraient d’être des formes absolues pour devenir
signifiantes ? À moins de poser qu’une communauté particulière puisse être considérée comme le
modèle réduit parfait (mais comment le pourrait-on ?) ou que le tout n’est que la somme de ses
parties (donc en l’occurrence qu’il suffirait de multiplier les études de cas de communautés, selon
la logique du puzzle), je vois mal comment faire autrement que de procéder par l’examen de
processus sociaux abstraits — non pas au sens de « non concret », mais renvoyant à un niveau
supérieur de généralité — sans pour autant que cela détourne de l’examen de cas particuliers,
étudiés cependant non pour eux-mêmes mais pour l’échelle particulière qu’ils procurent, dans un
incessant va-et-vient qui fonde précisément la démarche scientifique23.

La dynamique historique qui se traduit notamment par la formation des « communautés
d’installés » reste toutefois actuellement obscure. Non seulement le programme de leur étude n’en
est pour l’instant qu’en cours, dans une phase toujours exploratoire non seulement de l’objet, mais
aussi de la manière de l’aborder — mais ni là ni ailleurs n’existe actuellement un corps
d’hypothèses articulées concernant la mise en œuvre d’échelles temporelles variées. Le seul
progrès net jusqu’alors enregistré découle de la prise au sérieux de la dimension spatiale du
phénomène examiné —, ce qui suggère que la prise en compte de la dimension temporelle pourrait
s’avérer tout aussi déterminante. S’agissant d’une dimension spatiale abstraite (et non de l’analyse
spatiale de telle ou telle communauté), le privilège à accorder à tel ou tel type de communauté (la
ville ou le village par exemple) est lui-même rigoureusement fonction du choix théorique initial, et
non pas du discours dominant — du point de vue de la structure documentaire ou de la fréquence
académique. En l’occurrence, j’inverserai ici la démarche usuelle qui consiste à regarder les
campagnes à partir de la ville, en considérant ainsi la communauté villageoise comme une sorte de
« paradigme »24, à savoir de la définition d’un nouveau mode de structuration sociale — en
postulant donc que c’est la communauté villageoise qui permet d’éclairer la nature sociale de la
communauté urbaine…

L’enjeu de l’installation.

La formation des « communautés d’installés » comme définition d’un
espace-temps dominé et fictivement endorégulé.

Que toute communauté villageoise (ou urbaine) ait une certaine spatialité, cela va de soi. Ou
plutôt : cela devrait aller de soi — à l’encontre de l’approche strictement interpersonnelle,
réticulaire, du phénomène communautaire médiéval. L’exemple classique en est fourni par
l’ouvrage fameux de Pierre Michaud-Quantin sur « le mouvement communautaire » (1970), ou
encore par les travaux (notamment allemands) d’historiens s’appuyant sur lui (Oexle 1979, 1982,
1992) ou d’historiens du droit (Bader et Dilcher 1999, p. 504-519) qui conçoivent la formation des
groupements sociaux de manière principalement interpersonnelle : par le serment mutuel, la
commémoration des morts, le repas commun, etc. — c’est-à-dire sans aucun rapport à l’espace.
C’est ainsi que le serment mutuel, auquel un certain nombre d’historiens, à la suite de Max Weber,
prêtent une importance décisive dans le cadre de l’étude du mouvement communautaire, est traité
comme un acte interpersonnel — en oubliant qu’il s’agit aussi d’un acte spatialisé puisque le
serment était prêté non pas à des personnes en tant que telles, mais envers les gens ou habitants de



- 5 / 60 -

tel lieu.

Mais même lorsque l’espace n’est pas éliminé par une approche abstraite (juridiste ou d’inspiration
weberienne), il n’en est pas pour autant vraiment pris en compte puisqu’il est traité comme simple
substrat, au mieux comme une ressource, en tout cas en tant qu’espace physique et neutre, étendue
bidimensionnelle et amorphe sur laquelle viendraient s’implanter des bâtiments en groupe plus ou
moins compact, ou alors se dérouler des activités de surface (agriculture, etc.), bref « l’espace » du
sens commun (ou le « site » du déterminisme géographique)25.

Ici à l’inverse, l’espace communautaire est conçu en tant qu’espace social : non pas le déroulement
du social dans un espace amorphe et lui préexistant, mais bien plutôt une réalisation spatiale du
social — en l’occurrence, l’élaboration d’un nouveau rapport spatial au social (car un rapport
social à l’espace est un truisme). Ce nouveau rapport spatial au social est perceptible à l’historien
sous deux aspects : les pratiques spatiales et la conception des rapports sociaux par l’intermédiaire
d’une référence à un lieu. Les rapports entre personnes sont exprimés (formalisés) et donc réalisés
par l’intermédiaire de leur rapport particulier à tel ou tel lieu26. Bref, ce n’est pas que le social
devienne spatial, ou plus spatial qu’avant, c’est que désormais, l’espace devient visiblement le
référent essentiel pour l’organisation sociale.

Du côté des pratiques spatiales, on mentionnera les transformations à long terme (du 9e au 13e

siècle) de l’espace habité (pétrification, immobilisation, polarisation) que révèlent les fouilles

archéologiques et la configuration décisive, dans la documentation écrite postérieure au 10e siècle,
de l’espace ecclésial et cimetérial en tant que lieux spécifiques (Sablonier 1984, Fixot et Zadora-
Rio 1989, Fabre 1996, Galinié et Zadora-Rio 1996, Lauwers 1999 et 2005a, Zadora-Rio 2003a,
2003b, 2009, Iogna-Prat 2006, Méhu 2008). On se gardera cependant de négliger le problème
compliqué d’une éventuelle réorganisation morphologique agraire ayant engendré décisivement le
paysage agraire européen antérieur à la Révolution industrielle dont, en définitive, ne sont
aujourd’hui plus assurées ni la distribution géographique des formes (openfield, champs compacts,
bocage, etc.), ni la datation de ces formes, ni les modalités sociales de leur mise en œuvre en
fonction de l’échelle d’analyse (paysannes ou seigneuriales, planifiées ou spontanées, arpentées ou
non)27. Qui plus est, il n’est même pas certain que cette mise en place du paysage agraire ancien
puisse être conçue comme un moment d’inflexion particulier — comme cette phase des « grands
défrichements » qui serait plutôt une illusion d’historien produite à partir de corpus écrits dont on
n’a pas pris en compte les modifications de logique scripturale et archivistique (apparition des
fonds cisterciens, etc.) : à l’échelle du travail des archéologues, les « grands défrichements »
disparaissent en tant que flexion nette pour n’être plus qu’une étape parmi d’autres de formation du
paysage (Burnouf 2008).

Par ailleurs, on observe au plus tard, à partir du 12e siècle, le développement massif d’un ensemble
de discours qui révèlent ce qu’on peut appeler un processus de formalisation spatiale du social. En
témoignent ainsi, pêle-mêle, le changement de sens de la christianitas, qui passe de l’ensemble des
chrétiens à la terre chrétienne (Iogna-Prat 2001, Nagy 2005) ; l’apparition et la diffusion (et pas
seulement chez les aristocrates) des anthroponymes toponymiques (Bourin 1990-2008, Martin et
Menant 1994-1998, Martinez Sopena 1995, Bourin, Martin et Menant 1996) ; la substitution de
l’indication du lieu de résidence des dépendants à celle du seigneur dont ils dépendent (par
exemple, les « bourgeois de Paris » au lieu des « bourgeois du roi »), ou encore la substitution de la
mention de l’espace dominé à celle des hommes dominés (par exemple, « la Francie » au lieu de
« les Francs », voir Morsel 2000b) ; l’enracinement spatial du pouvoir seigneurial28, dont la notion



- 6 / 60 -

de « topolignée » rend bien mieux compte que celle de « lignage » (Guerreau-Jalabert 1994,
p. 314).

Ces transformations locales, dont la temporalité (date et rythme) n’est pas absolument nette, mais

qui semblent se placer pour l’essentiel entre le 10e et le 12e siècle, sont elles-mêmes articulées à des
changements plus larges (dans l’espace comme dans le temps), comme les réflexions théologico-
philosophiques sur la nature du locus (Aertsen et Speer 1998), la constitution d’une « géographie
de l’au-delà » (Le Goff 1981) ou encore, à mi-chemin entre pratique spatiale et discours spatial,
l’évolution de l’espace pictural (qui s’homogénéise et s’étend au-delà des positions particulières) à
l’amont de l’introduction de la perspective (Schmitt 2007). Ainsi, les rapports entre hommes sont
désormais conçus indissolublement comme des rapports entre lieux et vice versa : il n’y a aucun
rapport entre lieux qui ne soit en même temps un rapport entre hommes — parce que les lieux
n’ont pas d’existence autre que sociale, certes, mais surtout parce que le système social a fait, pour
reprendre la distinction opérée par Augustin Berque (2000, 2003), du locus une chôra et non plus
un topos.

La conséquence, au niveau villageois, de cette transformation des rapports sociaux et spatiaux est
la formation de nouveaux rapports sociaux, dotés d’une spatialité inédite, qui a été conçue dans un
premier temps sous l’angle de l’« habiter » — le processus étudié étant en fin de compte la
conversion des dépendants en « habitants ». Dans l’expression usuelle de « communauté
d’habitants », on a ainsi tort de n’accorder d’attention qu’au premier segment, comme si le fait
d’être « habitant » allait de soi : la question qui se pose est non pas « comment » mais « pourquoi
désormais les hommes habitent-ils ? » — à l’encontre de l’approche classique, y compris chez les
historiens, de l’« habitat » comme d’une constante humaine : la satisfaction d’un besoin primordial
d’abritement (mis sur le même plan que le besoin de se nourrir et de se vêtir), dont seule la
réalisation pratique changerait (de la grotte au gratte-ciel) et traduirait des évolutions sociales
(souvent réduites à de simples progrès techniques)29.

Il ne s’agissait donc ni d’une façon différente (nouvelle) de réaliser cette prétendue constante
anthropologique, ni d’un simple usage différent (nouveau) des mots médiévaux (latins ou
vernaculaires) pour « habitant » ou « habiter », mais d’une façon différente (nouvelle) de concevoir
les rapports sociaux par l’intermédiaire d’une référence à l’espace — en l’occurrence, la
configuration des rapports de domination en référence à un lieu, ce que j’ai appelé plus haut
« conversion des dépendants en habitants ». Toutefois, afin d’éviter plus sûrement la rétrojection à
la fois de nos conceptions triviales de « l’habiter » contemporain et d’une conception de
« l’habiter » comme constante anthropologique (ou géographique), il me semble désormais
préférable d’envisager le processus en question comme la formation de « communautés
d’installés ». La notion d’« installation » présente en effet comme avantages de n’être pas
d’utilisation courante, d’exprimer un rapport spatial dynamique (grosso modo : venir habiter,
passer d’un auparavant ailleurs à un désormais ici) et d’évoquer un champ lexical médiéval à la
fois très riche et mal étudié : sedes et ses (faux) dérivés possidere, possessio, ainsi que leurs
équivalents vernaculaires30.

C’est donc sur « la conversion des dépendants en installés » qu’il convient de s’interroger, ce qui
ne signifie ni que les dépendants disparaissent, au contraire (leur dépendance est assurée par leur
appartenance à la « communautés d’installés », leur accès au statut d’exploitant dépendant étant
médiatisé par le fait d’être « installé ») ni qu’auparavant les dépendants vivaient de façon
dispersée. Antérieurement, en effet, à l’époque carolingienne notamment, on pouvait bien sûr
rencontrer des agglomérations plus ou moins denses d’agriculteurs, mais ceux-ci exploitaient



- 7 / 60 -

chacun un ensemble particulier de terres, libre ou dépendant de maîtres à chaque fois distincts qui
les contraignaient alors à venir travailler la moitié du temps sur leurs propres terres (ce que les
historiens appellent en général les « corvées », voir Demade 2004, Devroey 2005, p. 137-141). Ces
agglomérations, lorsqu’elles existaient, juxtaposaient ainsi des cultivateurs théoriquement sans
liens entre eux, nouant des mariages avec les autres cultivateurs de leur maître installés dans
d’autres agglomérations (et non pas avec leurs voisins), et qui ne se concevaient que comme les
« hommes » de leur maître, comme les membres de sa familia.

Cette juxtaposition de populations dépendantes « exofocalisées » (avec d’importants déplacements
« pendulaires » à l’échelle hebdomadaire) laisse la place, selon des modalités dont les causalités et
rythmes restent encore méconnus, à un voisinage effectif (coprésence interactive) de populations
« localisées », « installées » qui, tout en continuant de relever de maîtres (que les historiens, pour
marquer la différence, appellent en général « seigneurs ») différents (mais de plusieurs en même
temps pour des droits différents), sont désormais interdépendants. Cette interdépendance présente
d’une part une dimension productive : outre l’existence de contraintes collectives concernant les
modalités spatiales et temporelles d’usage du finage (y compris la vaine pâture), qui sont loin de se
rencontrer partout, il y a surtout ce que Ludolf Kuchenbuch a qualifié de « structure symbiotique »
(2014, p. 91), avec de gros exploitants qui recourent au travail des plus petits lors des travaux
agricoles et leur prêtent ou leur louent des bêtes pour leurs propres travaux31.

Par ailleurs, il y a désormais aussi une négation des distances parentélaires antérieurement
entretenues, avec d’un côté l’ensevelissement groupé des défunts du village au lieu des
ensevelissements dispersés antérieurs (Galinié et Zadora-Rio 1996, Lauwers 1999, 2005a, Zadora-
Rio 2003b), dont la localisation était justement déterminée par les apparentements distincts, ou
encore des cimetières en rangées hors des lieux d’habitation, dans lesquels les alignements
réalisaient les rapports interpersonnels antérieurs, dont ceux fondés sur la parenté32), et de l’autre
la conclusion possible de mariages au sein du village33. C’est en effet certainement dans cette

perspective qu’il convient de comprendre la multiplication aux 12e-13e siècles des actes dits
d’« affranchissement » (abolition de pratiques serviles concernant notamment les restrictions
matrimoniales et d’héritage, dont le nom indigène, le formariage et la mainmorte, suffit souvent à
signaler le caractère irraisonné et historiquement condamné) : non pas sous un angle juridique et
comme signe d’une faiblesse seigneuriale (face aux dépendants, à la concurrence de la ville ou au
besoin croissant en monnaies), mais en tant que facteur nécessaire à l’enracinement des
populations, libres désormais d’organiser elles-mêmes leur reproduction (biologique et sociale),
c’est-à-dire de se stabiliser localement, au plus grand profit des seigneurs, dont l’appropriation des
terres est ainsi garantie, en vertu du « principe de Carabas »34.

Les déplacements des dépendants deviennent pour l’essentiel une déambulation au sein du finage
au sein duquel ceux-ci ont leurs terres et des biens d’usage commun (bois ou landes), pour la
défense desquels ils peuvent s’opposer aux communautés voisines — avec lesquelles, à d’autres
échelles, ils peuvent très bien collaborer (ce que montre bien Leturcq 2001, 2007), ce qui suggère
que la communauté ne se définit pas par des limites intrinsèques et univoques (dont le paradigme
serait notre notion de « frontière ») mais à des échelles variables, bien qu’à l’encontre des
communautés voisines à l’échelle considérée. Cette déambulation des hommes (sur les chemins)
trouve elle-même son pendant dans la déambulation des bêtes dans les champs lors de la vaine
pâture — ces deux phénomènes (déambulation et médiation animale) formant très certainement un
véritable système d’appropriation de l’espace, puisqu’on retrouve aussi celui-ci au cœur du grand
rite aristocratique qu’a été la chasse féodale35.



- 8 / 60 -

À cette déambulation (qu’on pourrait qualifier d’« endorégulée »36) est surimposé un système de
déplacements polarisés, à des échelles variables, exorégulés et ciblés sur un locus (église ou
résidence seigneuriale) où ils sont destinés à la rencontre périodique et obligatoire entre dominus et
homo (seigneur et homme, herr et mann, etc.) — c’est-à-dire à la réactivation régulière, lors des
jours de fête ou de la messe dominicale, du pèlerinage, du versement des redevances37, etc., du
rapport social de base de cette société, valable tout autant pour les chrétiens face à dieu que pour
les dépendants agricoles face à leur maître… Ce système de déplacements polarisés et obligatoires,
périodiques et instaurateurs d’un contact entre S/seigneur et homme, correspond au phénomène du
transitus étudié par Didier Méhu (2007)38.

Le complément de ceci est, fort logiquement, la disqualification de ce qui pourrait constituer des
lieux de polarisation « sauvage » : lieux où est rendu un culte non autorisé et donc qualifié de
« superstitieux », qui provoque une condamnable affluence39. Il n’est pas à exclure qu’elle fût
aussi disqualifiée en tant que déplacement désordonné, fondé non sur la marche mais sur la course,
si l’on en croit la manière dont elle est désignée en Allemagne : concursus40, zulauf ou laufen
(Dünninger, 1961/62, p. 56-57). Seule une étude lexicale et sémantique précise permettrait
cependant de valider (ou d’infirmer) cette supposition concernant la forme attribuée à ces transitus
disqualifiés.

On voit bien, en tout cas, combien la dimension spatiale ne peut être séparée de la dimension
temporelle : ce qui est instauré est non seulement un réseau, mais aussi un rythme de déplacements
qui fondent une spatio-temporalité répétitive (on pourrait même dire itérative, en faisant jouer la
parenté des mots iter et iterare), et dont la répétitivité même signale la nature dominée de ceux qui
y sont soumis41. On a donc affaire à la mise en place d’un espace-temps dominé, itératif et
exorégulé — ce qui contraint à s’interroger sur la réalité de l’« endorégulation » qui semble
caractériser la déambulation dans le finage.

Ceci devrait alors nécessairement conduire à questionner le rapport couramment établi entre
formation des « communautés d’installés » et résistance sociale via l’assimilation des formes
d’organisation horizontale à des modes de lutte (selon le principe que « l’union fait la force ») :
cette conception est à l’arrière-plan de la lecture « communaliste » du phénomène de formation des

communes, due aux historiens bourgeois au 19e siècle suivis en cela par les acteurs de la Commune

puis encore par maints historiens du 20e siècle, et qui a été théorisée par Peter Blickle, précisément
sous le nom de « communalisme », dans lequel celui-ci reconnaît explicitement le « noyau
primordial du politique en Europe » (2000, tome 2, p. 359)42. D’une part, une telle lecture
« inversée » (la communauté villageoise pensée comme mode de résistance alors que c’est un
mode d’encadrement) illustre les difficultés de compréhension de la société féodale à partir de nos
représentations du politique contemporain, mais elle conduit aussi à s’interroger plus avant sur le
problème paroissial dans la mesure où l’appropriation du curé par la communauté villageoise
figure en bonne place dans les ressorts du communalisme.

La paroisse, paradigme de la distinction « personnel versus spatial » ?

Or, au-delà du rôle clé de l’église dans la définition de l’espace-temps itératif évoqué, la question
de l’articulation entre la « communauté d’installés » et la paroisse se pose aussi en raison des
logiques parentales en jeu. On a vu en effet que le processus de formation des « communautés
d’installés » est corollaire d’un processus par lequel les rapports de parenté sont soumis à (en
l’occurrence instrumentalisés au profit de) la reproduction de la communauté spatiale, et ce



- 9 / 60 -

idéellement (anthroponymie, ensevelissement commun — deux pratiques destinées à produire
l’idée d’une communauté de destins) comme pratiquement (cadre pertinent de conclusion des
alliances matrimoniales)43. Ceci se replace dans un contexte plus large de désarticulation des
solidarités parentélaires par les contraintes exogamiques massives auxquelles la société occidentale
chrétienne a été soumise à partir de l’époque mérovingienne à l’instigation de l’Église, en

l’occurrence les évêques, dont le discours se radicalise encore au 21e siècle44.

C’est d’ailleurs dans le cadre des « communautés d’installés » que ce contrôle s’organise de plus
en plus, avec la collaboration des habitants eux-mêmes (publication des bans de mariage, visites
pastorales, charivari, etc.). S’ajoute à cela la promotion de formes d’organisation alternatives à la
parentèle charnelle : le modèle de la famille conjugale (dont la pertinence sociale est garantie à la
fois par le modèle matrimonial et par les systèmes de recensement d’obligations matérielles puis
fiscales centrés sur le manse puis le « feu »), et la parenté spirituelle — fondée sur le baptême qui
non seulement déclasse symboliquement la naissance charnelle, mais en outre crée ipso facto un
rapport de parenté entre tous les chrétiens (dits « prochains », proximi), qui n’exclut pas des
proximités spirituelles plus marquées dans le cadre du parrainage ou des confréries (Guerreau-
Jalabert 1989, 1990, 1995, 2007).

Ceci implique donc d’examiner plus précisément les rapports entre l’appartenance à la
« communauté d’installés » et l’appartenance à la paroisse, souvent posées comme coextensives
(ou les deux faces d’une même médaille)45. L’avis à peu près unanime règne désormais sur la
mise en place ou (là où avaient été mises en place, au haut Moyen Âge, les structures larges et
lâches des proto-paroisses — Urpfarreien, pieve et plous) le véritable avènement du système

paroissial à partir du 11e siècle46. On observe donc une synchronie au moins grossière entre le
moment de la formation des « communautés d’installés » et celui de la formation du « maillage »
paroissial — sans pourtant qu’on puisse considérer que la correspondance stricte entre les deux

formes soit la situation normale : encore au 15e siècle, les cas ne sont pas rares de villages qui
relèvent d’une église paroissiale localisée dans un autre village47, sans parler du cas des villages
qui changent de paroisse un an sur deux48. Tout ceci justifie encore plus de s’intéresser aux
rapports entre les deux appartenances.

Or le concile de Latran IV (1215), en particulier en son fameux canon 21 Omnis utriusque sexus49,
manifeste clairement une dimension personnelle et directe du rapport entre le curé et le fidèle : la
confession et la communion annuelles obligatoires à son proprius sacerdos focalisent nettement le
fidèle sur son curé (Héfélé 1913, p. 1350-1351). On souligne cependant rarement — ou alors de
manière purement technique ou juridique (protéger le fidèle) — le complément apporté à ceci par
la fin du canon, consacré au secret de la confession : en imposant le secret absolu de la
confession50, le canon achève de faire de la confession un lien absolument unique, unissant deux
personnes non interchangeables jusqu’à leur mort. Ce canon, s’inspirant lui-même de réflexions
élaborées dans les décennies précédentes, construit ainsi le lien paroissial comme un lien
strictement interpersonnel51. La paroisse apparaît ainsi comme un espace social constitué par les
liens récurrents entre curé et fidèles, liens sacramentels, mais aussi, indissolublement, liens
matériels spiritualisés (casuel, dîmes)52, dont la schématisation graphique (voire Illustration 1)
devrait être celle d’un faisceau radiant convergeant vers un point nodal constitué par l’église et le
curé, tandis que l’église paroissiale voisine est interdite même aux habitants pourtant plus proches
d’elle.



- 10 / 60 -

Illustration 1 : Représentation schématique des
rapports sociaux au sein d’une paroisse et entre
paroisses voisines. Source : Morsel 2013.

On doit alors s’interroger de nouveau sur le mode d’articulation entre la paroisse et la
« communauté d’installés », dans la mesure où celle-ci se définit précisément par la négation, on
l’a vu, des statuts individuels et des liens personnels spécifiques entre seigneurs et dépendants au
sein de la « communauté d’installés ». La non-redondance des deux formes d’appartenance que
sont la paroisse et la « communauté d’installés » s’exprime clairement à travers les effets de la
pratique de l’excommunication, qui exclut de l’accès aux sacrements (et au cimetière) mais pas de
la « communauté d’installés » — au contraire de ce qui se passe, par exemple, dans les
communautés juives à la même époque, mais où, justement, c’est la communauté elle-même qui
« excommunie » (Graboïs 1977, p. 550-551), et non pas le rabbin, qu’une analogie superficielle et
fallacieuse pourrait faire considérer comme l’équivalent juif du curé53. Il n’y a donc pas
correspondance directe entre appartenance à la « communauté d’installés » et participation au
culte.

En outre, on note aisément que paroisse et « communauté d’installés » relèvent de deux modèles de
spatialité radicalement distincts. Si l’on admet que le facteur de composition de la paroisse est le
monopole sacramentel (et notamment « confessionnel ») qui focalise les fidèles sur leur curé et
leur église, monopole matérialisé par le casuel et renforcé par l’attraction possible exercée sur les
fidèles par les morts sur lesquels l’Église met progressivement la main (reliques de « super-morts »
— les saints — dans l’autel, morts « normaux » dans le cimetière)54, on n’observe pas de principe
de démarcation par rapport à l’extérieur (qui joue un rôle crucial dans les « communautés
d’installés », j’y reviendrai). L’interdiction canonique qui est faite aux fidèles d’aller voir ailleurs
et au curé de les accepter ne constitue en effet en aucun cas une démarcation/protection vers
l’extérieur : ici, ce n’est pas la pénétration qui est contrôlée, mais la sortie, avec comme
justification de protéger les prérogatives de chaque curé.

Par conséquent, ce n’est certainement pas un hasard si la paroisse ne peut être que très
secondairement (et rarement) définie comme un espace délimité. D’une part, les limites
paroissiales restent très souvent indéfinies jusqu’au 18e siècle (Iogna-Prat et Zadora-Rio 2005,
Zadora-Rio 2008) — non par incapacité des féodaux, mais parce que ça n’a guère d’importance
(puisque la paroisse n’est pas un territoire) —, ce qui explique aisément que les actes de fondation
de paroisses, qui se multiplient à partir du 12e siècle, ne se préoccupent pour ainsi dire jamais de
définir les limites de la nouvelle paroisse : on se contente de signaler précisément le centre et les

http://www.espacestemps.net/wp-content/uploads/2014/11/141022Morsel-ill-1.jpg


- 11 / 60 -

devoirs qui incomberont aux fidèles envers le curé55. Antérieurement au 12e siècle, les actes
conservés (notamment dans une région bien documentée comme la Catalogne, mais pas seulement)
se préoccupent de définir, de diverses manières, un espace doté d’une immunité et donc protégé
vis-à-vis de l’extérieur, alors que la paroisse est définie par rapport à son intérieur (son centre
comme pôle d’attraction et l’interdiction faite aux paroissiens d’aller ailleurs). D’ailleurs, l’examen
systématique mené sur le registre de visite pastorale du diocèse d’Eichstätt (1480) montre très
clairement que le mot « limites » n’est jamais utilisé pour la parrochia (très souvent mentionnée),
mais uniquement pour les ecclesiæ (au mieux, certaines ecclesiæ parrochiales) — comme si ce qui
avait des limites, c’était le centre/pôle, le siège de la cure (Morsel 2011).

Par conséquent, les limites renvoient non pas à des « limites », mais plutôt à un « ressort », c’est-à-
dire l’extension du pouvoir, le rayon d’action du curé ou, métaphoriquement, le rayonnement à
partir du centre/pôle qu’est l’église : les limites sont pensées par rapport au siège d’exercice du
pouvoir, et leur transgression est donc conçue de manière centrifuge, sous l’espèce du débordement
et non de l’invasion. Les termini ou fines (autres termes possibles pour « limites », bien qu’à
Eichstätt ces mots n’aient qu’un sens temporel) devraient également être conçues ainsi, comme
l’endroit où se termine, se finit le rayonnement de l’église. Ce qui définit une paroisse, ce ne sont
donc pas ses limites, mais la focalisation des fidèles sur un même curé et son église : le paradigme
dedans/dehors joue uniquement « au centre », au niveau de l’accès à l’église et au cimetière, et non
pas au niveau de la paroisse elle-même.

On perçoit ainsi clairement toutes les différences qui existent entre la « communauté d’installés »
et la paroisse, même lorsqu’elles concernent les mêmes personnes : la « communauté d’installés »
a pour objet la reproduction physique des feux et de leur interrelation, tandis que la paroisse est
destinée à la reproduction spirituelle des fidèles individuels56. Pour reprendre la terminologie de la
Somme dite d’Alexandre de Halès, vers 1235/45, la paroisse serait alors une communio spiritualis,
tandis que la « communauté d’installés » formerait une communio corporalis57. Il n’y a ainsi
aucune nécessité, théorique ou pratique, à la coextensivité58, ni à l’équivalence des modes de
déplacement (déambulation dans le finage versus transitus), sinon notre conception de la
circonscription administrative (c’est-à-dire étatique, territorial), ou encore de la « cellule »
– évidemment présente dans l’« encellulement » de Robert Fossier.

Paroisse et « communauté d’installés » sont donc de deux natures sociales différentes, et parler de
« communauté paroissiale » en parallèle à « communauté d’installés » expose à de graves
contresens (sauf à rajouter à chaque fois et selon les cas les adjectifs spiritualis ou corporalis du
Pseudo-Alexandre)59. « Communautariser » la paroisse conduirait en effet à faire disparaître le fait
que l’on a affaire à la mise en place d’un ensemble de pôles (loci) qui non seulement structurent
l’espace chrétien (nœuds d’un réseau), mais surtout constituent les points de passage obligatoires
(ou points de transitus). Cette polarisation, que Michel Lauwers (2005a) qualifie d’inecclesiamento
en raison du rôle central de l’É/église, pourrait ainsi avoir produit un ancrage spatial des
populations dans la mesure où se produisait une affectation quasi automatique de l’habitant à un
lieu de culte et d’inhumation précis. L’inecclesiamento pourrait alors être considéré comme une
nouvelle forme d’adscriptio glebae et donc de réduction invisible de la liberté de mouvement
théorique, bien que cette réduction consistât en une fixation douce fondée sur l’attrait du sacré « au
centre » (le fameux « esprit de clocher »).

En effet, bien que les paroissiens fussent assignés à telle ou telle paroisse selon leur lieu de
résidence dans tel village — ou, en ville, dans telle rue —, leur changement de lieu de résidence
conduisait au changement de paroisse. Car le déplacement restait toujours possible et réel : on



- 12 / 60 -

observe de fait que les populations médiévales ne cessent de bouger, non seulement pour aller au
marché ou en pèlerinage ou pour se marier, mais aussi sur les terres, dès lors que l’on dispose des
documents permettant de suivre nominalement les tenanciers60. L’immobilisme des sociétés
rurales occidentales et l’attachement des paysans à la terre de leurs ancêtres ne sont en effet qu’une

construction idéologique du 19e siècle61. La polarisation paroissiale ne signifiait par conséquent en
rien une réduction de la liberté de déplacement individuelle (ce qui est congruent avec la vague
d’« affranchissements » susmentionnée), mais la garantie d’une présence humaine continue — ce
qui ne signifie en aucun cas des mêmes personnes —, parce que tous les lieux de culte et
d’ensevelissement seraient tendanciellement fréquentés en raison de leur attractivité produite par
leur conception comme lieux d’accès au sacré. On a donc ainsi affaire non pas à une polarisation
des personnes, mais à une polarisation du mouvement de ces personnes — dont le pèlerinage est
peut-être la forme exemplaire, le transitus, en tout cas le paradigme. L’apparente contradiction
entre polarisation et mouvement se résout ainsi pour ainsi dire d’elle-même dès lors qu’on
n’assimile pas polarisation et immobilisation. L’inecclesiamento ne doit donc pas être considéré
comme un phénomène d’immobilisation des populations — et donc la connotation carcérale de
l’« encellulement » s’avère inadéquate.

Quant au rapport entre cette mobilité polarisée et l’organisation de la production dans le cadre
communautaire, on comprend aisément que la polarisation spatiale correspondait parfaitement à la
nécessité de la présence d’hommes sur les terres, comme condition sine qua non de la production,
mais aussi de l’appropriation seigneuriale des terres selon le « principe de Carabas », transformant
ainsi les agriculteurs en dépendants paysans62. Par conséquent, l’Église jouait un rôle absolument
déterminant dans la reproduction à long terme du système seigneurial — et l’on devrait
certainement considérer que c’est ce qui a assuré sa position dominante au sein du système social
(à moins de postuler quelque essentialisme à la piété des populations médiévales). En revanche,
dès lors que la fluidité de la main d’œuvre devint un enjeu fondamental dans le cadre de la mise en
place du salariat et d’un marché de main-d’œuvre nécessaires au capitalisme, la polarisation
cléricale (l’esprit de clocher) et la domination cléricale corrélative sur les vivants comme sur les

morts devinrent un problème — d’où la dispersion centrifuge des cimetières au 18e siècle, au-delà
de l’argumentation du temps en termes d’hygiène de l’air (Guerreau 1996, p. 98)…

Mais alors à quoi bon les « communautés d’installés », puisque la paroisse semble assurer à elle
seule la reproduction tendancielle du lien à la terre ? Je proposerais l’hypothèse suivante : le sens
des « communautés d’installés » se trouve moins au niveau des villageois eux-mêmes et de leur
volonté d’être ensemble (comme l’admettent les perspectives de la Genossenschaft ou du
communalisme) qu’au niveau de leurs rapports aux seigneurs — et j’insiste ici sur le pluriel. Il
convient en effet de considérer que la multiplicité des seigneurs qu’on peut observer dans les
villages ou les villes n’est en rien la conséquence d’un enchevêtrement irrationnel des droits de
propriété provoqué par des partages successoraux, ventes partielles, legs pieux, pertes militaires,
etc., mais qu’elle constitue bien plutôt la structure du pouvoir seigneurial63. Sauf situation
exceptionnelle (justement significative en tant que telle, tant par rapport à la règle que par les
formes alors développées), chaque « communauté d’installés » se trouvait ainsi systématiquement
face à un ensemble de seigneurs, aucune seigneurie ne constituait une cellule seigneuriale unique,
si bien que la communauté des habitants ne pouvait remettre en cause la domination d’un seigneur
sans menacer en même temps celle de plusieurs autres.

Le caractère infra-local du pouvoir de chaque seigneur — puisque chaque seigneur ne contrôlait
qu’une partie de la communauté — avait comme corollaire le caractère multi-local du pouvoir



- 13 / 60 -

seigneurial, chaque seigneur détenant des droits dans plusieurs lieux (Morsel 2004b, p. 175-178).
Cette dispersion correspondait elle-même à un autre aspect clé, bien connu, de la transformation du
système seigneurial médiéval, à savoir la réduction drastique des terres conservées en régie directe
par les seigneurs (la réserve, dont l’exploitation directe n’était plus possible dans une situation
d’extrême dispersion), et donc la nécessaire transformation des communautés en cadre
d’organisation de la production (par opposition à la villa du système domanial). Non que les
seigneurs se transformassent en rentiers du sol, par une sorte de quête de facilité, selon la classique
« explication » psychologisante : ce désengagement — et plus généralement la dépersonnalisation
du rapport seigneurial, qui se traduit par la réduction de la réserve tout comme par la régression du
servage, et donc par l’organisation du travail au niveau de la communauté locale — était la
condition sine qua non de la multi-localité du pouvoir seigneurial, elle-même corrélative, on l’a dit,
de l’infra-localité, donc de la multiplicité locale des seigneurs, et donc finalement de la
reproduction du pouvoir seigneurial.

Que la « communauté d’installés » devienne le cadre d’organisation du travail serait alors
strictement corrélatif du fait qu’elle est en même temps un ensemble de seigneurs. La conversion
des dépendants en habitants dont j’ai parlé antérieurement ne serait ainsi compréhensible qu’en
tant que phénomène de dépersonnalisation symbolique des rapports de domination seigneuriale du
haut Moyen Âge, qui assure la reproduction locale du pouvoir seigneurial. Si les populations ne
cessent de bouger, elles le font désormais dans le cadre d’un réseau de lieux durables
indépendamment de la présence des habitants, en sorte que les changements individuels ne
remettent pas en cause le fonctionnement général, les déplacements individuels n’étant plus que
des éléments d’une circulation (au sens propre) globale. Ce que cette société tendait désormais à
reproduire, à l’échelle de l’Occident, c’étaient les rapports des agriculteurs au sol seigneurial
(c’est-à-dire le moyen de production agricole approprié par les seigneurs), euphémisés par les
rapports de chaque chrétien à un espace polarisé sur une église conçue comme « son » église.

Le test de la ville féodale.

Que le phénomène des communautés d’installés concernât l’ensemble de l’Occident ne doit
cependant pas être conçu de manière seulement géographique (l’ensemble des régions d’Occident,
sauf exception nécessairement signifiante), mais aussi sociale : il n’est pas censé s’agir non plus
d’un phénomène purement rural. Il convient par conséquent de tester sur le cas urbain les
hypothèses explicatives élaborées précédemment à propos des campagnes — ce qui est cependant
loin d’être la chose aisée que la richesse de la documentation urbaine pourrait faire accroire, ne
serait-ce que parce que l’urbain médiéval n’est pas si facile à définir qu’on pourrait l’imaginer,
sauf à se contenter de nos évidences. C’est bien ce que suggère, parmi d’autres, Gudrun Wittek
lorsqu’elle observe : « Qu’est-ce qu’une ville ? Qu’est-ce qui fait une ville ? C’est une question
souvent posée, à laquelle on ne répond cependant jamais de façon complètement satisfaisante. La
ville ne s’est jusqu’à présent pas laissée définir indépendamment du temps et de l’espace (zeit- und
raumübergreifend) » (Wittek 1994, p. 165). Malheureusement, au lieu d’en tirer la conclusion qu’il
ne faut sans doute pas considérer la ville comme zeit- und raumübergreifend, donc au lieu
d’historiciser la notion, l’auteur de ces remarques tente de parvenir au plus petit dénominateur
commun, ce qui aboutit à un résultat assez peu efficace : « une concentration plus ou moins grande
d’hommes » (ibid.), bref une simple agglomération64. C’est pourquoi l’on ne peut qu’accepter le
refus d’André Joris de considérer « la ville », dotée d’une « définition idéale… applicable en tous
temps et en tous lieux » (1969, p. 96 et 100), comme un objet de recherche adéquat, auquel il
oppose le « phénomène urbain » dont il préconise « une approche globale » (ibid., p. 100) — à



- 14 / 60 -

condition toutefois que le syntagme « phénomène urbain » fasse lui-même l’objet d’une
construction notionnelle, sans quoi l’on risque simplement de déplacer le problème sans le
régler65.

Ainsi, de même qu’il convient d’historiciser « le village », au-delà de l’image d’intemporalité
sinon d’éternité dont joue la communication politique, marchande ou religieuse actuelle, il
n’échappera à personne que, même si le mot lui-même est utilisé d’un siècle à l’autre, « la ville »
n’est pas non plus une notion intemporelle désignant une réalité dont seule changerait la forme, en
fonction de la modernisation des techniques de construction ou de planification. Le rejet d’une telle
posture essentialiste, focalisée sur le repérage de prétendues fonctions urbaines au détriment de la
compréhension des pratiques historiques de l’espace, aboutit à une approche plus dynamique dont
rend bien compte le concept de « fabrique urbaine » (Galinié 2000, Noizet 2007) : loin de se
limiter aux seuls aspects matériels (histoire de la construction, urbanisme), ce syntagme renvoie à
l’examen des interactions entre les hommes à propos de l’espace et donc entre les hommes et
l’espace, à des échelles temporelles et causales nécessairement variables.

Revalorisant ainsi les changements face aux prétendues continuités, on pourrait même soutenir que
« la ville » occidentale (c’est-à-dire ce que nous considérons comme « la ville ») est née/apparue66

à partir de la fin du 11e siècle, malgré cette illusion de continuité qu’entretiennent l’existence
d’agglomérations plus ou moins populeuses et actives au sortir du Bas-Empire, puis celle de

civitates au haut Moyen Âge localisées au même endroit et absorbées par les villes des 12e-13e

siècles, ainsi que l’usage durable du terme de civitas. Toutefois, une continuité topographique ne
signifie rien en soi (les lycées, hôpitaux, casernes ou hôtels de ville installés dans d’anciens
monastères ont-ils le même sens social que ceux-ci ?) et les civitates du haut Moyen Âge ne sont
que des agglomérations, au caractère agraire souvent prononcé et dont la désignation comme
civitas signale moins le caractère urbain que la présence d’un évêque. Il ne s’agit d’ailleurs le plus
souvent que d’un noyau de peuplement parmi l’ensemble de ceux qui, plus tard, ont pu donner
naissance à une ville67. Bref, les cités antiques ont fondamentalement disparu en même temps que
le système social lié à l’Empire romain.

En revanche, les 12e-13e siècles sont le moment auquel commence à se mettre en place un
ensemble de formes urbaines, par la fondation de villes ex nihilo ou la transformation
d’agglomérations (anciennes ou nouvelles) en villes68. Le contexte à prendre en compte est celui
de la formation des « communautés d’installés », dont la ville n’est qu’un cas particulier69. Rien
ne permet en effet de considérer la ville comme prédisposée initialement à l’emporter sur
l’ensemble des formes d’organisation humaine ni à s’opposer à la campagne dans le cadre d’un

schéma binaire qui ne l’emporte sans doute vraiment qu’à partir du 18e siècle. Cet ensemble est

pour l’essentiel en place à la fin du 13e siècle, qu’il s’agisse de la France, de l’Angleterre ou de

l’Empire (à la fin du 14e siècle dans les régions de l’Est)70, et il n’a pas connu de changements
majeurs avant la Révolution industrielle (qui justement caractérise un tout autre système social).

Corollairement, on peut observer une profonde transformation du champ lexical urbain, que rien
n’autorise à considérer comme insignifiant. Schématiquement, cette transformation est double.
D’une part, alors que le latin christianisé a forgé et transmis aux langues vernaculaires une quantité
colossale de termes, on assiste exactement à la situation inverse à propos des mots de « la ville » :
les termes, couramment employés dans les textes latins71, oppidum, urbs et civitas ainsi que leurs
dérivés ont, pour les deux premiers, entièrement disparu des langues vernaculaires médiévales au



- 15 / 60 -

profit de mots sans aucun rapport avec les termes latins (ville, town, stadt) articulés à d’autres
termes tout autant nouveaux (ville/bourg/village, town/borough/village, stadt/markt/dorf). Urbs ne
survit plus ainsi qu’à travers des termes savants et rares (et employés initialement moins pour
l’espace urbain qu’au sens figuré) comme « urbanité » ou « urbain ». Quant à civitas, il devient
certes le terme clé pour la désignation des villes de l’Europe latine méditerranéenne72, mais au
prix d’une profonde re-sémantisation, à savoir le lien avec la présence d’un évêque — ce qui
explique aussi qu’ailleurs (et même pas dans l’Empire), il puisse désigner un quartier particulier au
sein de la ville, celui de la cathédrale (cf. l’île de la Cité à Paris ou la City à Londres). Un tel
bouleversement du champ lexical, qui plus est à rebours de la tendance dominante de latinisation
du vocabulaire, ne peut être tenu pour insignifiant : il est le signe de ce qu’un profond changement
social était à l’œuvre, mais il en a aussi été un facteur décisif.

Le second aspect de la transformation du champ lexical à propos de ce que nous appelons « ville »
concerne les termes désormais mobilisés (hors de l’espace méditerranéen, je le rappelle) : non
seulement ils ne sont pas d’origine latine, mais surtout ils sont d’origine rurale, comme le montre,
en français, la présence du même étymon villa dans « village » et « ville » et, en anglais, le sens
initialement rural de town. La dichotomie rural/urbain qui nous est si familière ne va donc pas de
soi, et son usage à propos du Moyen Âge nous contraint à une gymnastique classificatoire qui se
heurte en permanence à des formes hybrides (bourgs et bourgades, Flecken, quasi-cittá, etc.) et
dont l’intérêt scientifique est finalement médiocre ; est-il vraiment important, par exemple, de
rattacher telle bastide à la catégorie « ville », telle autre à la catégorie « village », en signalant alors
que telle bastide rurale est une bastide qui a échoué… ? On perçoit ainsi combien une approche
historique de la « ville féodale » contraint à modifier complètement notre système d’opposition et
de groupement des objets, à faire courir la ligne de distinction non pas entre ville et village, mais
par rapport à la cité antique et la ville industrielle73.

Rien ne permet par conséquent de poser par principe que l’« installation », dans ses aspects de la
résidence, de l’organisation de la production, de la polarisation sotériologique (c’est-à-dire des
moyens de Salut) et de la confrontation à un groupe seigneurial, ne vaille pas également pour la
ville. Pour ce qui est de ce dernier point, la multiplicité des seigneurs est une situation tout à fait
courante et même systématique74, et elle a pu se traduire (et donc s’entretenir) par l’estampillage
des maisons (observé à Paris au moins à la fin du Moyen Âge — voir Roux 1995, p. 131-132 —
sans qu’on sache depuis quand cette pratique avait cours), dont certaines pouvaient même être
construites sur plusieurs censives distinctes mais voisines75. Le détenteur de la maison en
question, relevant ainsi de plusieurs seigneurs en même temps, était alors dans une situation
identique à celle, déjà signalée, d’un villageois tenant des terres de plusieurs seigneurs76.

Pourtant, la question de la ville en tant que communauté d’installés doit être posée, dans la mesure
où la ville n’apparaît à première vue ni comme une communauté de production ni comme une
communauté de Salut — puisqu’elle est censée être caractérisée à la fois par la division du travail,
et par une multiplicité des paroisses. Comment dès lors le paradigme de « l’installation » envisagé
au village pourrait-il être possible ? Le cas urbain vient enrichir la réflexion, en même temps que
ce mode de questionnement permet d’envisager autrement certains points de l’histoire urbaine.
Afin d’éviter les situations biaisées liées aux incertitudes de notre distinction entre villes et
campagnes, je m’appuierai essentiellement sur des travaux d’histoire urbaine concernant les « têtes
de réseau urbain » de l’espace occidental non méditerranéen (France, Angleterre et Allemagne), à
savoir Paris, Londres, Cologne et Lubeck77.



- 16 / 60 -

La ville comme communauté productive.

On a vu qu’un caractère fondamental du système seigneurial est que désormais l’organisation
productive s’accomplit au niveau du village, et qu’au village, l’appropriation collective du finage
dans le cadre de l’organisation productive (y compris l’accès aux communaux) est ce qui permet
d’articuler les feux en une « communauté d’installés ». Mais dans le cas de la ville, le rapport entre
feu et communauté n’est pas aussi direct, car la « communauté d’installés » ne peut y former le
cadre pratique de l’organisation de la production : l’une des principales caractéristiques de la ville
est, Jacques Le Goff y a déjà insisté depuis longtemps, la division du travail (par exemple, 1957,
p. 9)78. La ville a une dimension polyfonctionnelle qui constitue justement une grande différence
par rapport aux agglomérations du haut Moyen Âge79, mais aussi par rapport aux agglomérations
slaves à la période étudiée80 — sans parler bien sûr des villages, fondamentalement
monofonctionnels (ce que ne remet absolument pas en cause la présence d’un ou deux
« spécialistes » comme le forgeron ou le potier, ou encore le meunier, qui ont le plus souvent aussi
des terres81).

En ville, la « communauté d’installés » n’est ainsi pas le cadre d’organisation des activités
matérielles (agricoles, artisanales ou marchandes), ce qui pose alors le problème de l’articulation
entre les feux (noyau de résidence et de production) et la communauté. Or c’est justement sans
doute ainsi que l’on peut comprendre la mise en place d’une forme spécifique d’organisation,
censée permettre d’articuler ensemble et à l’échelle de la communauté les feux « spécialisés »
d’une même activité (ateliers ou ouvroirs, échoppes, peut-être aussi exploitations agricoles intra
muros) : le « métier » ou la « guilde » (« hanse », zunft, fraternitas, mistery, etc.)82.

La lutte contre la concurrence ou la recherche de la qualité, en général évoquées pour expliquer
l’existence de ces « métiers » (reprenant ainsi parfois même des argumentations médiévales83
— comme si celles-ci pouvaient correspondre à une perception objective du fonctionnement social,
et comme si la lutte contre « l’envie » et « la convoitise » pouvait être considérée simplement sous
un angle économique), passent ainsi à côté de l’efficacité structurelle propre du système des
métiers, qui articule les divers ateliers en une structure de production « de la ville » : la bonne
compréhension du sens social du « métier » est oblitérée par la négligence du segment « de/à/dans
(telle ville) » qui accompagne systématiquement la mention de celui-là — on est tisserand de
Bruges, fèvre-coutelier de Paris, boulanger de Pontoise, lormier de Londres, etc. On ne produit
donc pas en son nom propre (à l’inverse du système actuel des « marques »), mais au nom de la
ville (d’où l’équivalence fixe qui peut s’établir entre nom du produit et nom de la ville — d’où
également l’existence de prix locaux, relevés par les manuels de marchands, et non pas de prix
propres à tel producteur).

C’est ainsi moins sur le résultat de la normation (le processus de production, le produit) que sur le
fait même de la normation qu’il faut se pencher : à titre d’exemple, les fameux bans échevinaux de

Douai du 13e siècle (Espinas et Pirenne 1909) ne sont à réduire ni à une définition technique, ni à
un contrôle patricien sur le monde des métiers, ni à des préoccupations antilibérales ou charitables ;
ils sont avant tout indispensables à la reproduction de la « communauté d’installés » à partir de ses
feux — et d’eux seulement, on le verra. Le système des métiers n’est ainsi pas un système

« conservateur », comme on le soulignait fréquemment au 19e et au 20e siècle dans une perspective
libérale hostile au corporatisme, mais un moyen de faire de la ville une « communauté d’installés »
sans communauté d’activité effective. L’appartenance à un « métier » n’a ainsi rien à voir avec la
définition de la profession (qui n’est grille de lecture — donc de configuration — de l’ordre social



- 17 / 60 -

que dans notre société) ou un simple droit d’exercice — c’est en premier lieu un mode
d’appartenance à la ville, en l’occurrence l’une des principales façons d’être « habitant » de la
ville84.

La place de l’organisation productive dans le fonctionnement urbain serait donc homologue de
celle dans le fonctionnement villageois, et pour ce qui est du cas anglais, Rodney Hilton voyait
dans l’organisation en métiers « une sorte de police municipale » permettant aux « gouvernements
municipaux » de contrôler « l’économie industrielle » au même titre (mais plus efficacement) que
« le faisaient les propriétaires terriens pour l’économie rurale » (Hilton 1990, p. 25)85. Toutefois,
si la dimension du contrôle dans l’organisation des « métiers » ne fait aucun doute, il est clair qu’il
est réducteur de s’arrêter là : cette organisation a un effet structurant essentiel au niveau de la
communauté d’installés, car elle permet justement à la ville d’être une communauté d’installés.

Consécutivement, l’appartenance au système des métiers constitue un enjeu de l’appartenance à la
communauté urbaine : ceux dont on ne veut pas ou qui ne veulent pas appartenir à la
« communauté d’installés » sont exclus du monde des métiers ; ceux qui veulent (ou sont censés)
appartenir mais « à part » (en général « au-dessus ») sont organisés de manière homologique (c’est-
à-dire à l’échelle de la « communauté d’installés »), mais de manière formellement (par les divers
modes de représentation) distincte. Le cas parisien est significatif à cet égard : on y observe d’une
part l’exclusion des artisans juifs du système des « métiers », ce qui est en général expliqué par le
fait que les « métiers » sont nécessairement chrétiens puisqu’ils sont souvent doublés d’une
confrérie. Il ne s’agit là cependant que d’une explication superficielle (surtout si on laisse de côté
l’observation triviale que, dans la société chrétienne, tous les non-juifs sont nécessairement
chrétiens, ce qui ne ferait pas du « métier » une forme spécifiquement chrétienne, mais uniquement
par extension ou dérivation), ces deux aspects (« métier » et « confrérie ») n’étant corrélés entre
eux que par l’intermédiaire d’un troisième aspect, qui est justement l’existence nécessaire d’une
articulation entre feux ou personnes et « communauté d’installés », articulation devant être assurée
charnellement et spirituellement86. On sait par ailleurs qu’il pouvait exister des formes alternatives
d’organisation des métiers, correspondant à l’existence de seigneurs concurrents : il existait par
exemple des « métiers » de l’évêque87 ou encore de l’abbaye de Sainte-Geneviève88, dont
l’affirmation face aux autres « métiers » parisiens peut justement être considérée comme une forme
de résistance seigneuriale à la formation de la « communauté d’installés »89.

D’autre part, on observe à Paris des cas significatifs de « mise à part » de certains types de
« métiers », dont l’expression la plus significative est leur absence du Livre des métiers du prévôt
du roi Étienne Boileau (v. 1268), qu’on ne peut en aucun cas réduire à une énumération
descriptive : comme toute entreprise de formalisation écrite, il s’agit de construire un être social
particulier, ici le monde des métiers90, c’est-à-dire un mode spécifique d’appartenance à la ville.
On retiendra essentiellement trois formes d’absence : en premier lieu le cas des « marchands de
l’eau », organisés précocement (dès le règne de Louis VI ?) au niveau parisien91, mais qui ne se
considèrent en aucun cas comme un simple « métier » — ils constituent tout simplement le
« patriciat » parisien, qui contrôle le fonctionnement « municipal » de la ville (Bove 2004), c’est-à-
dire qu’ils tentent prioritairement de mobiliser la ville au service de leurs intérêts (largement
convergents avec ceux de l’ensemble de l’aristocratie locale, à laquelle ils sont étroitement liés dès

le 12e siècle92, voir Bournazel 1975, p. 59 et p. 69-90). Un autre type d’absence est celui du
« métier » des bouchers, organisés également précocement93 : ils détiennent collectivement des
privilèges et occupent un espace clairement défini (au contraire des autres métiers), mais sont
traditionnellement à part dans la société et l’imaginaire social94 — non seulement à Paris, mais



- 18 / 60 -

aussi dans beaucoup de villes.

Le troisième type d’absence est celui des universitaires : il a déjà été observé que l’université était
structurée de manière analogue à un « métier » urbain, la hiérarchie écolier-bachelier-maître étant
strictement parallèle à celle d’apprenti-valet-maître des « métiers » (Verger 1973, p. 65)95. On sait
par ailleurs que l’articulation entre l’université et la « communauté d’installés » a été délicate, le
diplôme accordé en 1200 par Philippe Auguste ayant apparemment abouti à une sorte de
juxtaposition (Morsel 2000b, p. 373-374)96, ce qui pourrait sembler faire aller de soi l’absence des
universitaires dans le Livre des métiers : quelle n’est pas alors la surprise de trouver, à la fin du
préambule, le début d’un article concernant les écoliers, probablement jamais écrit97, qui montre
combien l’assimilation à un « métier » pouvait constituer un enjeu de première importance du point
de vue du positionnement en ville.

On observera cependant qu’en dépit de ces formes d’organisation parallèle, qui pourraient sembler
faire de la ville une juxtaposition hétérogène de groupes, tout ceci converge en fait dans le même
sens : car chacune de ces formes (l’ensemble des métiers enregistrés par Boileau, la hanse des
marchands de l’eau, la boucherie, l’université) se présente comme étant « de Paris ». Ainsi, au-delà
des écarts (qui relèvent de stratégies de pouvoir au sein de la communauté), c’est toujours la
« communauté d’installés » qui est promue — et l’on peut même considérer qu’elle se renforce à
proportion des revendications et oppositions entre métiers et formes analogues dès lors que le
qualificatif « de Paris » n’est justement pas remis en cause mais tacitement admis, sur le mode de
l’évidence : elle gagne alors à chaque fois un supplément d’existence, en tant que dimension
« naturelle ».

Ceci n’est toutefois effectif que pour autant que chacune de ces formes ne corresponde pas à un
sous-ensemble spatial particulier : si l’organisation en « métiers » (et/ou hanses, guildes, etc.) avait
abouti à un fractionnement de l’espace urbain (sachant qu’il y avait très largement identité entre
lieu d’habitation et de production), on pourrait plus difficilement considérer cette organisation en
« métiers » comme un fondement de l’existence de la « communauté d’installés » dans son
ensemble. Or, précisément, les travaux de socio-topographie urbaine ont montré la très large
inexistence d’un tel zoning professionnel dans la ville médiévale, même lorsqu’on peut observer la
localisation concentrée de certaines activités en raison d’impératifs techniques (besoin d’eau ou
nuisances induites). Johannes Cramer (1984) a ainsi démontré, principalement pour l’Empire (mais
avec quelques incursions en France), la fragilité méthodologique des affirmations d’une existence
de prétendus « quartiers » professionnels (relevé des noms de rue ou de quartiers, repérages
ponctuels et isolés des feux) : nulle part ne se laisse observer avec certitude l’existence de tels
quartiers, y compris dans le cas du « métier » peut-être le plus problématique, celui de la tannerie
(qui cumule les facteurs de rejet, liés au travail de produits liés à la mort, aux terribles odeurs
induites par le procédé technique et au besoin d’eau, polluée après son usage).

L’examen détaillé du cas des tanneries dans l’Empire par le même auteur (Cramer 1981) montre
que si l’on peut observer une tendance à la concentration des tanneries dans certains endroits de la
ville (à la périphérie ou dans certaines rues, le long de ruisseaux ou du cours d’eau majeur), la
formation d’un « quartier » réservé aux tanneurs n’est observable que dans quelques villes
(notamment Ulm, Colmar, Strasbourg, Nördlingen, Leipzig, Görlitz), mais apparemment pas avant
l’extrême fin du Moyen Âge98. À ce moment-là d’ailleurs, on peut observer en certains endroits
une dissociation entre le lieu de production et le lieu d’habitation des tanneurs, ce qui fait donc
cesser aux tanneries d’être des « feux » à proprement parler (et les tanneurs sont de fait recensés à
leur lieu d’habitation, considéré comme leur « feu », voisin de divers « non-tanneurs »), selon un



- 19 / 60 -

procédé que l’on peut repérer également là où se produit une certaine concentration des activités de
boucherie99.

Dans le cas de Paris, les rôles de taille des dernières années du 13e et du début du 14e siècle
permettent d’observer que, s’il existe parfois une certaine concentration locale d’activités
particulières (parfois imposée par le pouvoir à des fins de contrôle, comme pour le change installé
sur le Grand Pont — avec là encore une dissociation du lieu d’exercice et du lieu de résidence), il
ne s’agit jamais d’une concentration exclusive : d’autres membres du « métier » se rencontrent
ailleurs dans la ville et des membres d’autres « métiers » sont actifs à l’endroit considéré. Quant
aux noms de rues formés sur des métiers particuliers, ils ne correspondent que de manière
épisodique aux activités qu’on y rencontre. Ceci ne signifie évidemment pas qu’il existe une
relative homogénéité sociale de la ville : les registres de taille permettent clairement d’observer les
inégalités de niveau de taxation (donc de fortune) d’une paroisse à l’autre. Mais une telle inégalité
de la distribution spatiale, sans doute implicitement connue des habitants, n’était pas cristallisée et
« dramatisée » par une distribution spatiale stricte des métiers (Cazelles 1972, p. 90-91)100.

La même chose peut être observée à Cologne en 1286 (quoique pour la seule paroisse St-Kolumba
— toutefois la plus importante de la ville) : les activités artisanales y apparaissent très largement
mélangées. Tout au plus peut-on parfois observer côte à côte deux artisans exerçant la même
activité, sans que cela exclue la présence d’autres artisans de même activité dans d’autres rues, ni
des artisans ayant d’autres spécialités dans cette même rue (Herborn 1975). La même chose peut
être dite pour un quartier de Lubeck (l’un des secteurs centraux au bord de la Trave) suivi entre
1284 et 1348 (Falk et Hammel 1987), ainsi que pour 17 métiers de Greifswald entre 1350 et 1450
(Igel 2005, notamment p. 232-236 et 244 — plan malheureusement peu lisible)101, ou encore pour
les « métiers » liés à un usage de l’eau à Bruxelles — alors que, justement, l’emplacement des
ateliers était soumis à une contrainte qui aurait pu se solder par une concentration qu’on n’observe
guère (Deligne 2003).

Cette dispersion fondamentale des « feux » relevant d’un même métier (même si cette dispersion
n’est pas complètement aléatoire et même si des noms de rues peuvent donner l’impression de
regroupements professionnels) apparaît ainsi comme un complément essentiel de l’efficacité du
système des « métiers » dans la configuration de la « communauté d’installés ». En effet, non
seulement ce système permet de faire de chaque artisan (ou commerçant) spécialisé un habitant de
la ville, mais en outre la large dispersion des ateliers et échoppes vient éviter que ce système des
« métiers » ne débouche sur une juxtaposition de macrocellules productives. Cette mixtion
« professionnelle » et de l’habitat garantissait ainsi une bonne intégration sociale, à la fois du point
de vue des représentations (sentiment d’appartenance collective à la ville indépendamment des
différences d’activité), mais peut-être aussi du point de vue de la cohésion concrète102.

On ne peut ainsi en aucun cas réduire le système des « métiers » à une simple institution politico-
économique (témoignant au passage du caractère archaïque et sous-développé de la société
médiévale) ni non plus à un simple conservatoire/laboratoire d’un fonctionnement communautaire
d’origine carolingienne, passé par analogie ou imitation dans la commune urbaine : ce système a
joué un rôle essentiel et actif (c’est-à-dire pas seulement référentiel) dans la sociogenèse des
« communautés d’installés » urbaines.

La ville comme communauté de Salut.

L’identification directe d’une ville comme communauté de Salut, analogue à ce qu’est la paroisse



- 20 / 60 -

pour le village, n’est pas plus aisée que comme une communauté de production. En effet, beaucoup
de villes comprennent plusieurs paroisses, moins pour des raisons d’encadrement d’une population
nombreuse que de l’origine polynucléaire des villes — l’accroissement démographique ayant pu
ensuite aboutir à la subdivision d’anciennes paroisses ou à la création ex nihilo de nouvelles

paroisses dans les interstices ou à la périphérie. Avec ses quelque 110 paroisses au début du 13e

siècle (Brooke et Keir 1975, p. 122-131, Holt et Rosser 1990, p. 13, Hilton 1990, p. 27)103,
Londres est la championne absolue en la matière, bien qu’elle soit loin d’égaler l’importance
démographique de Paris, qui n’a alors qu’une trentaine de paroisses (Friedman 1959, Cazelles
1972, p. 18, et surtout Bourlet et Bethe 2013, p. 162) pour plus de 200 000 habitants vers 1320
(contre ca. 80 000 à Londres). À la même époque, Cologne avait 19 paroisses pour une population
d’environ 35 000 habitants. Ces trois exemples illustrent parfaitement le fait bien connu qu’il n’y a
aucun rapport entre le nombre des paroisses et le nombre d’habitants104 — la logique sociale est
ailleurs. On rencontre d’ailleurs des villes notables qui n’ont qu’une seule paroisse, comme
Francfort/Main ou Besançon105, mais en ce cas, les établissements ecclésiastiques réguliers

(abbayes de chanoines réguliers et surtout, à partir du 13e siècle, couvents mendiants) servent
clairement de relais pour la pratique « normale », en dehors des grands « rites de passage » de la
vie des laïcs (baptême, communion pascale, éventuellement mariage), mais aussi souvent pour
l’inhumation. Il faut ainsi non seulement tenir compte des églises paroissiales, mais aussi de
l’ensemble des établissements ecclésiastiques (absents de l’espace villageois, sauf parfois un
monastère ou un prieuré — mais qui n’ont aucune fonction pastorale du fait de leur règle de
clôture) pour tenter de comprendre comment on pouvait passer de cette multiplicité (ce que
Jacques Chiffoleau appelle le « polycentrisme religieux », 2001) à une conception de
l’appartenance à une communauté de Salut, sachant que le modèle de base (réactivé par le concile
de Latran IV) reste le Salut individuel.

La question se pose d’autant plus que certaines paroisses urbaines pouvaient servir de base à
l’organisation « profane » de la « communauté d’installés », soit parce qu’elles correspondaient
précisément à des ressorts seigneuriaux, comme à Paris (Friedman 1959), soit parce qu’elles ont
servi de base à la définition de « quartiers » (quarterius, quartale, carton, quartier, viertel, ort,
quarter ainsi que des termes qui renvoient à des divisions en plus de quatre parties : sestier, sizain,
etc.)106, c’est-à-dire des subdivisions institutionnelles de l’espace urbain dans le cadre desquelles
sont censées être assurées certaines fonctions particulières, notamment en matière fiscale et
défensive, parfois aussi électorale. Bref, si l’on devait absolument les comparer à des formes
urbaines actuelles, ce serait plutôt une sorte d’« arrondissement »107.

Ainsi à Cologne, la ville est organisée en de tels « quartiers », au nombre de 19, dénommés
Kirchspiele et qui sont largement coextensifs avec les paroisses — comme le sous-entend
d’ailleurs le mot Kirchspiel (que je traduirais littéralement par « ressort ecclésial ») ainsi que le
vocable de la plupart d’entre eux, sans parler du droit de présentation du curé que beaucoup ont

obtenu au 13e siècle (Erkens 1998, p. 178-181). Ceci conduit notamment à des formes
d’assimilation de la paroisse avec le Kirchspiel. C’est ainsi que la rédaction des coutumes du
Kirchspiel de Niederich (au nord de la ville intra-muros) vers 1150 s’intitule traditiones et leges…
in parrochia Nitherich108, alors que ce Kirchspiel ne correspond pas à une seule paroisse (voir
Illustration 2), ou encore que les sceaux utilisés dans ce cadre hésitent entre la dimension
paroissiale et la dimension « civile »109. Mais si l’on peut (et doit) ainsi considérer que la paroisse
urbaine jouait un rôle identique à celui de la paroisse rurale dans l’intégration collective des
chrétiens, au point d’aboutir à la formation de petites « communautés d’installés » dès lors que



- 21 / 60 -

l’organisation paroissiale était redoublée par la structuration seigneuriale (comme à Paris) ou une
organisation municipale (comme à Cologne), et si l’on admet que la sociogenèse des
« communautés d’installés » devait être indissolublement spirituelle et corporelle, alors il faut
tenter de comprendre comment cette situation d’hétérogénéité paroissiale a été dépassée.

Illustration 2 : Localisation dans les paroisses de
Cologne des maisons données à trois confréries.
Sources : pour la localisation Morsel 2013, pour
la réalisation cartographique Noizet 2013.

On pourrait songer, à la suite de Jacques Chiffoleau (2000), à la pratique des fondations de messes
anniversaires par un même habitant dans divers établissements ecclésiastiques de la ville. Mais
outre que cette pratique est mal connue dans le détail de ses réalisations pour la période
considérée110, il est difficile de la lire comme un mode d’appartenance à une communauté
spirituelle parisienne : l’inscription sur l’obituaire intègre au mieux à la communauté des chrétiens
commémorés dans l’église en question, les messes sont fondées pour le salut de l’âme du
fondateur, parfois aussi de ses proches et éventuellement pour tous les chrétiens, guère pour les
seuls Parisiens ni au profit du culte divin local (par la fondation d’objets et « infrastructures »

liturgiques, comme on pourra l’observer à Nuremberg dans la seconde moitié du 15e siècle , voir
Staub 1995111). Il faut par conséquent trouver d’autres modes d’intégration collective des
individus chrétiens, susceptibles d’articuler l’inévitable appartenance paroissiale et l’appartenance
à la ville en tant que communauté de Salut — une sorte de super-paroisse, en somme.

L’un d’eux pourrait être celui des processions urbaines générales, au-delà du seul cadre paroissial.

Les Rogations, puis aussi (à partir de la fin du 13e siècle) la Fête-Dieu sont les principales
processions régulières à travers toute la ville (per civitatem ou per villam112), à quoi pouvaient
s’ajouter des processions générales exceptionnelles pour conjurer un danger (Chiffoleau 1990,
Signori 1995, p. 247-269) ou célébrer un événement important (par exemple, une bataille, voir
Graf 1991, 2003). L’examen qui a été fait récemment de la pratique des Rogations à la fin du
Moyen Âge (Kuchenbuch, Morsel et Scheler 2010, p. 167-179) montre d’une part qu’elles étaient
organisées par le clergé lui-même (dont il exprimait le caractère médiateur incontournable entre les
hommes et dieu), d’autre part que leur mention et, possiblement, leur pratique présente un
caractère fondamentalement urbain (sinon limité aux cités épiscopales), enfin qu’il s’agissait avant
tout d’un rite « trans-ecclésial » (en ce sens qu’il consistait systématiquement à articuler plusieurs
églises locales entre elles) organisé, dans les cités, à partir du pôle principal qu’était la cathédrale.
Les Rogations avaient ainsi pour effet d’établir une spatialité cléricale, trans-paroissiale, en ville,

http://www.espacestemps.net/wp-content/uploads/2014/11/141022Morsel-ill-2.jpg


- 22 / 60 -

sous la forme d’une « mise en réseau » des différentes églises — un réseau à la fois hiérarchisé
(par le départ et le retour, trois jours de suite, de et à la cathédrale) et s’étendant, de manière
rayonnante, jusqu’à la périphérie (voire, lorsque c’est possible, à l’une des hauteurs périphériques
surplombant la ville — ce qui nous rappelle que la maîtrise de l’espace passe aussi par celle du
relief).

On pourrait, en revanche, considérer que le succès de la Fête-Dieu pour la question qui nous
occupe présente un double intérêt : d’une part, à la différence des Rogations, centrées sur les
reliques, la Fête-Dieu est centrée sur l’hostie (d’où le nom courant de procession du Corpus
Christi), c’est-à-dire une espèce strictement monopolisée par le clergé (alors que n’importe qui
peut avoir chez soi des reliques, ce qui relativise d’autant leur puissance de focalisation sur les
églises — sauf à y multiplier les reliques de saints prestigieux, avec tous les risques que cela
représentait en matière de trafic, bien mis en scène par Chaucer dans ses Contes de Canterbury) et
réalisée par le clergé lors de la consécration eucharistique. D’autre part, le corpus Christi présente
une dimension « communautaire » nettement plus affirmée que les Rogations en raison de la
théologie de la communion qui fait de la consécration eucharistique à la fois l’effectuation du corps
du Christ et du « corps mystique » qu’est l’ensemble des chrétiens (Lubac 1944). Toutefois, on ne
perdra pas de vue que le corpus Christi (qu’il s’agisse de l’hostie ou de la procession, dans les
deux cas effectuées localement) n’est pas censé fonder une communauté locale, mais intégrer à
l’ensemble de l’Église — ce qui signifie qu’on ne peut pas exclure que l’instauration et le
développement de la Fête-Dieu doivent être considérées comme une forme de réaction (sur le
mode de l’intégration à une échelle beaucoup plus vaste contre le développement des
communautés d’installés, conçu comme une modalité de division (charnelle)).

Outre cette intégration annuelle des paroissiens en un ensemble chrétien proprement urbain, il me
semble qu’on doit également prendre en compte une autre forme de dépassement de l’appartenance
étroitement paroissiale : les confréries. On connaît malheureusement assez mal les confréries des

12e-13e siècles dès lors qu’il ne s’agit pas de confréries de clercs (comme celle du Mans, voir
Vincent 1993) ou spécifiquement « accrochées » à un établissement ecclésiastique (comme la
confrérie des « fèvres » de Caen « domiciliée » dans une abbaye pré-montrée extérieure à la ville et
qui fait bénéficier les confrères du trésor des suffrages de l’ensemble de l’ordre prémontré, voir De
Boüard 1957). Toutefois, le cas de Cologne a bénéficié, ces dernières années, d’un important
travail de publication de documents113 qui permet un certain nombre d’observations. Hermann
Jakobs (1985) a déjà clairement souligné le lien étroit qui existe entre la constitution de formes
confraternelles (guildes, métiers, confréries), qu’il subsume sous le nom de Bruderschaft (à
traduire ici par « confraternité » et correspondant au terme latin fraternitas dont usent alors les
textes), et la formation de la « commune » de Cologne (soulèvement de 1074, contrôle des
murailles en 1106, coniuratio pro libertate en 1112, etc.). Sa démarche est toutefois
essentiellement institutionnelle et consiste à faire apparaître les points de recoupement (personnels,
spatiaux ou institutionnels) entre les diverses formes confraternelles, pour expliquer comment se
forme et s’impose le pouvoir communal (au profit d’une élite elle-même organisée
confraternellement, dans le cadre de la Richerzeche – le « club des puissants »). Mais ceci ne
permet pas, me semble-t-il, de comprendre comment l’hétérogénéité fondamentale de la ville (à
Cologne au moins autant qu’ailleurs) a pu être dépassée au profit d’un espace social urbain. Il
importe pour cela d’intégrer à l’analyse la dimension proprement spatiale (tant dans l’espace
concret que dans les représentations spatiales) des « confraternités ».

L’ambiguïté (pour nous) du terme fraternitas ne doit évidemment pas être considérée comme un



- 23 / 60 -

signe d’imprécision sémantique (implicitement corrélé à un sous-développement social ou
culturel) : c’est là uniquement le signe de ce que notre mode de distinction entre « métier » et
« confrérie » (sous-tendu par notre distinction courante entre économie et religion) n’avait pas
cours dans cette société. De fait, le cadre du « métier » est l’un des plus anciens cadres d’apparition
et de développement des confréries de laïcs (voir le cas susmentionné des « fèvres » de Caen),
avant que s’en soient détachées et organisées parallèlement (sur le modèle des confréries de
clercs ?) des confréries de « métier », en parallèle aux « métiers » eux-mêmes. Les « métiers »
conservent ensuite souvent, de cette situation antérieure, quelques traits caritatifs (la caisse de
secours), mais les confréries de « métier » ne se préoccupent normalement pas du tout des aspects
productifs et techniques du « métier », ce qui a aussi pour corollaire qu’elles ne recrutent pas
seulement parmi les membres du « métier » concerné. Mais dans la mesure où les membres du
« métier » en question y sont dominants et où, comme on l’a vu antérieurement, ces membres du
« métier » sont généralement dispersés à travers l’espace urbain, on peut en conclure logiquement,
même en l’absence de listes de membres, que les confréries de « métier » assemblaient sans doute
des personnes appartenant à des paroisses différentes.

On peut probablement en dire autant de la « Grande confrérie Notre-Dame aux prêtres et bourgeois
de Paris », dont la plus ancienne mention sûre remonte à 1203 (Le Roux de Lincy 1844, Vaquier
1911)114, qui assemblait des membres résidant dans diverses paroisses (ce que confirme
également l’obituaire de la confrérie, dans lequel est fréquemment mentionnée l’église paroissiale
également chargée de la commémoration, voir Bove 2000, p. 259, note 21). Le cas de la confrérie
Saint-Wolfgang de Ratisbonne présente des traits particuliers, mais qui, en définitive, rendent sa
fonction sociale comparable : sa plus ancienne mention sûre remonte à 1201, mais elle est
expressément organisée en huit « branches » (appelées elles aussi fraternitates) localisées chacune
dans un des établissements ecclésiastiques séculiers ou réguliers qui, par ailleurs, constituent les
pôles paroissiaux. Par conséquent, la confrérie dans son ensemble recrutait à la fois au niveau
paroissial et à l’échelle de la ville, et la possibilité existait, en tout cas à la fin du Moyen Âge et
moyennant finance, de mobiliser lors de ses obsèques les huit « branches », représentées par leurs
cierges115.

Dès lors, toutefois que l’on n’a pas affaire à une confrérie dont le recrutement est catégoriel (ou
alors relative à une catégorie dont on ignore la distribution spatiale), ou pour laquelle on ne dispose
pas de listes de membres, la mesure de son caractère communautaire à l’échelle urbaine devient
délicate. C’est là que le cas colonais peut nous aider. Huit confréries « de laïcs » y ont jusqu’à
présent été repérées avant 1300116, mais la documentation les concernant est plutôt maigre. Quatre
ne sont connues que par une unique mention, une seulement présente une liste de membres
(composée pour l’essentiel de prénoms…), une autre un nécrologe et une liste de donateurs (dont
« l’adresse » à Cologne est difficile à trouver…). Il est par conséquent particulièrement malaisé de
mesurer l’échelle de dispersion de ces confréries.

Toutefois, on dispose pour trois d’entre elles d’indications concernant des maisons de Cologne qui
sont en leur possession ou qui leur sont explicitement données, et l’on peut raisonnablement penser
que la concentration ou la dispersion spatiales de celles-ci pourraient être considérées comme
l’indice du rayonnement de la confrérie en question117. Par ailleurs, l’existence à Cologne de

l’extraordinaire documentation des Schreinsbücher, qui enregistrent depuis le 12e siècle une bonne
partie des mutations immobilières, qu’elles localisent à peu près précisément et dont Hermann
Keussen (1910) a recoupé les localisations, permet de cartographier ces possessions (voir
Illustration 2)118.



- 24 / 60 -

Pour la confrérie du Saint-Esprit, fondée en relation avec l’hôpital du Saint-Esprit (directement
auprès de la cathédrale), on dispose de près d’une trentaine de telles localisations jusqu’à la fin du

13e siècle (Militzer 1997-99, n° 42.1-42.34, p. 654-669) : elles se répartissent un peu partout dans
l’espace colonais119, notamment dans neuf à dix paroisses120. La confrérie des Rois Mages,
également liée (mais cette fois directement) à la cathédrale, est moins bien documentée : on ne
connaît qu’une quinzaine de transactions (dont plus de la moitié — et les plus anciennes — sont
mentionnées par un seul document et ne figurent pas dans les Schreinsbücher) pour la seconde

moitié du 13e siècle (Militzer 1997-99, n° 26.1-26.8, p. 306-310). Elles se répartissent sur toute la
moitié nord de la ville121, en particulier sur cinq paroisses122 ; il s’agit probablement d’un
minimum étant donné la forme de la documentation. Cette incertitude est encore plus grande pour
la confrérie Sainte-Croix, liée à la collégiale St. Maria ad Gradus (toujours à proximité immédiate
de la cathédrale), pour laquelle on ne connaît que quatre possessions entre 1292 et 1300 (Militzer
1997-99, n° 86.1-86.5, p. 1030-1031) : elles se répartissent sur le centre (Herzogstraße, Breite
Straße : paroisse St. Kolumba) et le nord (Maria-Ablaß-Platz : paroisse St. Maria Ablaß)123. En
dépit du caractère inégal et certainement incomplet de la documentation actuellement disponible, il
ne fait aucun doute que les trois confréries envisagées étaient connues à travers l’essentiel de
l’espace colonais. Ceci ne signifie bien sûr pas que les donateurs de maisons ou de cens sur les
maisons étaient automatiquement des membres de la confrérie considérée, mais du moins qu’ils
s’en « sentaient » d’une manière ou d’une autre proches. Que par ailleurs les trois confréries
examinées aient toutes trois gravité, directement ou indirectement, autour de la cathédrale est très
probablement significatif : on retrouve ici la fonction focalisante (homologique à celle de l’église
paroissiale dans la communauté villageoise) de la cathédrale qu’on avait déjà rencontrée à propos
des Rogations.

Tout ceci ne signifie évidemment pas que toutes les confréries jouaient un tel rôle de « pont » entre
les paroisses124 : certaines pouvaient sans doute se restreindre à une rue ou aux environs
immédiats d’un établissement ecclésiastique. Mais entre les confréries de « métier » et les
confréries focalisées sur les cathédrales (sans oublier celles qui sont organisées autour des couvents
mendiants, sur lesquelles on n’a que peu d’informations pour l’époque), il me semble qu’on peut
considérer sans difficulté, comme je l’ai fait antérieurement du « métier », qu’il s’agit là d’un mode
d’appartenance (chrétienne) à la ville. Une illustration spectaculaire de ceci est fournie par le cas
de Digne en 1291 (Coulet 1993, p. 354), où la consultation des habitants au sujet d’une levée de
taille est réalisée, sur l’initiative des cominaux (l’embryon de municipalité) eux-mêmes, par
l’intermédiaire de trois confréries, couvrant l’ensemble de l’espace urbain (ville et bourgs extra-
muros). Au-delà de l’appartenance paroissiale, la confrérie faisait appartenir à ce que les discours
urbains du temps présentaient de plus en plus comme une « sainte ville », éventuellement une
préfiguration de la Jérusalem céleste, en tout cas comme une « société chrétienne urbaine ». La
prise en compte de ce phénomène est indispensable à la compréhension de la sociogenèse de la
ville médiévale (et au dépassement des positions anti-urbaines exprimées par un certain nombre de
clercs, principalement bénédictins), qui ne peut en aucun cas être réduite simplement à des facteurs
politico-institutionnels. Encore une fois, la ville est un ensemble de rapports sociaux formant
système, et la formation de cet ensemble de rapports sociaux ne peut être qu’indissolublement
matériel et idéel.

On pourrait ainsi considérer que c’est par le biais des « métiers » et des « confréries » que les gens
vivant en ville deviennent des « habitants » de la ville au sens fort du terme et par opposition à de
simples résidents — bref ce que j’ai appelé des « installés ». L’efficace en la matière de
processions comme les Rogations, puis plus tard de la Fête-Dieu, ne semble pas non plus pouvoir



- 25 / 60 -

être négligée. Tout ceci montre combien la distinction ville/campagne vient brouiller l’analyse du
phénomène communautaire et qu’il importe de la dépasser au profit d’une approche plus globale,
en l’occurrence centrée sur l’appartenance sociale collective référée à un lieu. Ce qu’il s’agit de
comprendre, au-delà des cas particuliers et des fausses distinctions, c’est comment tiennent
ensemble un nombre croissant de personnes agglomérées, ou (pour pasticher Alain Desrosières)
comment on fait « de l’un à partir du multiple » (1993, p. 87), sans que cet « un » soit un simple
agrégat mais bien plutôt une « réalité sociale » spécifique à laquelle croit l’ensemble des acteurs
sociaux. Le problème majeur qu’a rencontré (et réglé) cette société était de faire tenir un ensemble
très hétérogène qui ne disposait d’aucune légitimité en soi : le rassemblement des hommes au
niveau villageois devait être produit, et a fortiori la coalescence de plusieurs noyaux de
peuplement et de plusieurs paroisses au niveau urbain.

Au-delà cependant de ce qui retient le plus l’attention, à savoir le processus d’agglomération,
souvent corrélé à une lecture politique en termes d’union qui fait la force, il faut observer que ce
processus d’« installation » produit avant tout de la fixation au sol, à la campagne comme à la ville.
Mais, on l’a dit, cette fixation est une « fixation douce », « euphémisée » (pour reprendre une
terminologie de Pierre Bourdieu), en ce sens d’une part qu’elle n’apparaît pas comme une
contrainte mais comme un désir de la part des populations (l’« esprit de clocher », l’« heureux qui
comme Ulysse… »), d’autre part qu’elle n’assure pas une immobilisation de la population, mais
bien plutôt une présence partout — la valorisation de la figure du retour étant le complément
indispensable de cette mobilité tolérée parce qu’encadrée125. Dans le cas artisanal, la disponibilité
de la main-d’œuvre était assurée par la circulation non seulement intense, mais surtout systémique
des valets (compagnons), tandis qu’être maître signifiait, comme le disent les statuts des lormiers
londoniens, « maison tenir »126.

Par conséquent, l’idée d’une conversion des dépendants en « installés » ne devrait en aucun cas
faire accroire que les villageois ou les citadins ne sont plus des dominés : c’est tout simplement la
forme de la domination qui a changé, sans qu’on puisse considérer qu’il y a eu atténuation
effective. L’hypothèse qui se dessine ici est même plutôt celle d’une meilleure efficacité de la
domination, grâce à la participation décisive quoique involontaire des « installés » à leur propre
soumission, par le biais de l’internalisation d’un système de représentations dans lequel
l’appartenance spatiale à la fois masque les rapports interpersonnels de domination et légitime la
soumission de chacun à des impératifs collectifs. Le modèle théorique à l’arrière-plan est celui de
la « violence symbolique », développé en son temps par Pierre Bourdieu (1980, p. 216-221)127,
mais jusqu’alors plutôt négligé par les historiens. La « communauté d’installés » devrait par
conséquent être conçue comme un mode d’encadrement social plus intense (que je qualifie de
« densification sociale »), dans lequel les dominés se chargent involontairement de l’essentiel du
travail à travers la naturalisation du référent local de leur vie. La bonne question serait par
conséquent non pas : dis-moi où (ou comment) tu habites et je te dirais qui tu es, mais : dis-moi si
tu habites — et je te dirais ce que tu es.

Illustration : Vue du village de Gemmingen (Allemagne) au début du 16e siècle (dessin conservé au
Generallandesarchiv Karlsruhe). Source : Wikipedia.

Bibliographie

Aertsen, Jan A. et Andreas Speer (dirs.). 1998. Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter.
Berlin/New York : Walter de Gruyter.

http://de.wikipedia.org/wiki/Gemmingen#mediaviewer/File:Gemmingen-hist-ansicht.jpg


- 26 / 60 -

Agamben, Giorgio. 2008. « Qu’est-ce qu’un paradigme ? » in Agamben, Giorgio. Signatura rerum. Sur
la méthode, p. 9-36. Paris : Vrin.

Alès, Catherine. 1990. « Chroniques des temps ordinaires. Corésidence et fission yanomami »
L’Homme, n° 113 : p. 73-101.

Arnold, Klaus. 1980. Niklashausen 1476. Quellen und Untersuchungen zur sozialreligiösen Bewegung
des Hans Behem und zur Agrarstruktur eines spätmittelalterlichen Dorfes. Baden-Baden : V. Koerner.

Assier-Andrieu, Louis. 1986. « La communauté villageoise. Objet historique. Enjeu théorique »
Ethnologie française, vol. 16, n° 4 : p. 351-360.

Bader, Karl Siegfried et Gerhard Dilcher. 1999. Deutsche Rechtsgeschichte. Land und Stadt – Bürger
und Bauer im Alten Europa. Berlin/Heidelberg : Springer.

Barel, Yves. 1977. La ville médiévale, système social, système urbain. Grenoble : Presses universitaires
de Grenoble.

Barthélemy, Dominique. 1993. La société dans le comté de Vendôme de l’an mil au XIVe siècle. Paris :
Fayard.

—. 1997. La mutation de l’an mil a-t-elle eu lieu ? Servage et chevalerie dans la France des Xe et XIe

siècles. Paris : Fayard.

—. 2005. « La mutation de l’an 1100 » Journal des Savants : p. 3-28.

Belayche, Nicole. 1984. « Aiôn : vers une sublimation du temps » in Leroux, Jean-Marie (dir.). Le temps
chrétien de la fin de l’Antiquité au Moyen Âge, IIIe-XIIIe siècle, p. 11-29. Paris : Éditions du CNRS.

Benecke, Georg Friedrich, Wilhelm Müller et Friedrich Zarncke. [1861-63] 1990. Mittelhochdeutsches
Wörterbuch. Tomes 2-3. Stuttgart : Hirzel.

Bensa, Alban. 1996. « De la micro-histoire vers une anthropologie critique » in Revel, Jacques (dir.).
Jeux d’échelles. La micro-analyse à l’expérience, p. 37-70. Paris : Gallimard/Le Seuil.

Bériou, Nicole. 1983. « Autour de Latran IV (1215) : la naissance de la confession moderne et sa
diffusion » in Groupe de la Bussière (dir.). Pratiques de la confession des Pères du désert à Vatican II.
Quinze études d’histoire, p. 73-92. Paris : Cerf.

Berque, Augustin. 2000. Ecoumène. Introduction à l’étude des milieux humains. Paris : Belin.

—. 2003. « Lieu. 1 » in Lévy, Jacques et Michel Lussault (dirs.). Dictionnaire de la géographie et de
l’espace des sociétés, p. 555-556. Paris : Belin.

Blickle, Peter. 2000. Kommunalismus. Skizzen einer gesellschaftlicher Organisationsform. München :
Oldenbourg.

Bloch, Marc. [1937] 1963. « Que demander à l’Histoire ? » in Bloch, Marc. Mélanges historiques. Tome
1, p. 3-15. Paris : SEVPEN.

—. [1941/42] 1997. Apologie pour l’histoire, ou Métier d’historien. Édité par Étienne Bloch. Paris :
Colin.

Boileau, Étienne (éd.). [1879] 1980. Le livre des métiers, XIIIe siècle. Édité par Lespinasse, René de et
François Bonnardot en 1879. Genève : Slatkine.



- 27 / 60 -

Borderie, Quentin. 2011. « L’espace urbain entre Antiquité et Moyen Âge. Analyse géoarchéologique
des terres noires : études de cas. » Thèse de doctorat, Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

Boucheron, Patrick et Denis Menjot. 2003. « La ville médiévale » in Pinol, Jean-Luc (dir.). Histoire de
l’Europe urbaine. Tome 1, p. 287-592. Paris : Le Seuil.

Bourdieu, Pierre. 1980. Le sens pratique. Paris : Minuit.

—. 2002. La domination masculine. Paris : Le Seuil.

Bourdieu, Pierre, Jean-Claude Chamboredon et Jean-Claude Passeron. 1973. Le métier de sociologue.
Préalables épistémologiques. Paris/La Haye : Mouton.

Boureau, Alain. 1993. L’événement sans fin. Récit et christianisme au Moyen Âge. Paris : Belles Lettres.

Bourin, Monique. 2004. « Mitose paroissiale et communautés d’habitants en Bas-Languedoc au seuil du
XIVe siècle : Caussiniojouls et Cabrerolles » in Monique Goullet et co-auteurs (dirs.). Retour aux
sources. Textes, études et documents d’histoire médiévale offerts à Michel Parisse, p. 207-215. Paris :
Picard.

Bourin, Monique et al. (dirs.). 1990-2008. Genèse médiévale de l’anthroponymie moderne. Tome 1-6.
Tours : Presses universitaires François-Rabelais.

Bourin, Monique, Jean-Marie Martin et François Menant (dirs.). 1996. L’anthroponymie, document
d’histoire sociale des mondes méditerranéens médiévaux. Rome/Paris : École Française de Rome.

Bourlet, Caroline et Anne-Laure Bethe. 2013. « Création des plans de référence pour la fin du Moyen
Âge : îlots, voierie, paroisses et quêtes » in Noizet, Hélène, Boris Bove et Laurent Costa (dirs.). Paris de
parcelles en pixels. Analyse géomatique de l’espace parisien médiéval et moderne, p. 155-165. Paris :
Presses Universitaires de Vincennes/Comité d’histoire de la Ville de Paris.

Bourlet, Caroline et Alain Layec. 2013. « Densités de population et socio-topographie : la
géolocalisation du rôle de taille de 1300 » in Noizet, Hélène, Boris Bove et Laurent Costa (dirs.). Paris
de parcelles en pixels. Analyse géomatique de l’espace parisien médiéval et moderne, p. 223-245.
Paris : Presses Universitaires de Vincennes/Comité d’histoire de la Ville de Paris.

Bournazel, Éric. 1975. Le gouvernement capétien au XIIe siècle (1108-1180). Structures sociales et
mutations institutionnelles. Paris : PUF.

Bove, Boris. « Espace, piété et parenté à Paris aux XIIIe et XIVe siècles d’après les fondations
d’anniversaires des familles échevinales » in Boucheron, Patrick et Jacques Chiffoleau (dirs.). Religion
et société urbaine au Moyen Âge. Mélanges offerts à Jean-Louis Biget, p. 253-281. Paris : Publications
de la Sorbonne.

—. 2001. « La demeure bourgeoise à Paris au XIVe siècle : bel hôtel ou grant meson ? » Histoire
urbaine, n° 3 : p. 69-75.

—. 2004. Dominer la ville. Prévôts des marchands et échevins parisiens (1260-1350). Paris : CTHS.

Brachmann, Hansjürgen (dir.). 1995. Burg-Burgstadt-Stadt. Zur Genese mittelalterlicher
nichtagrarischer Zentren in Ostmitteleuropa. Berlin : Akademie Verlag.

Brooke, Christopher N. L. et Gillian Keir. 1975. London, 800-1216. The Shaping of a City, p. 122-131.
London : Secker & Warburg.

http://tel.archives-ouvertes.fr/docs/00/67/24/22/PDF/Borderie_2011_-_L_espace_urbain_entre_Antiquite_et_Moyen_Age_analyse_geoarcheologique_des_terres_noires.pdf
http://tel.archives-ouvertes.fr/docs/00/67/24/22/PDF/Borderie_2011_-_L_espace_urbain_entre_Antiquite_et_Moyen_Age_analyse_geoarcheologique_des_terres_noires.pdf


- 28 / 60 -

Bücher, Karl. 1886. Die Bevölkerung von Frankfurt am Main im XIV. und XV. Jahrhundert.
Socialstatistische Studien. Tome 1. Tübingen : Laupp.

Burnouf, Joëlle. 2008. Archéologie médiévale en France, II : Le second Moyen Âge (XIIe-XVIe siècle).
Paris : La Découverte.

Cazelles, Raymond. 1972. Nouvelle Histoire de Paris. De la fin du règne de Philippe Auguste à la mort
de Charles V (1223-1380). Paris : Hachette.

Champagne, Alain. 2007. L’artisanat rural en Haut-Poitou (milieu XIVe-fin XVIe siècle). Rennes :
Presses universitaires de Rennes.

Chastang, Pierre. 2008. « L’archéologie du texte médiéval. Autour de travaux récents sur l’écrit au
Moyen Âge » Annales HSS, n° 63 : p. 245-269.

Chiffoleau, Jacques. 1990. « Les processions parisiennes de 1412. Analyse d’un rituel flamboyant »
Revue Historique, n° 284 : p. 37-76.

—. 2000. « Note sur le polycentrisme religieux urbain à la fin du Moyen Âge » in Boucheron, Patrick et
Jacques Chiffoleau (dirs.). Religion et société urbaine au Moyen Âge. Mélanges offerts à Jean-Louis
Biget, p. 227-252. Paris : Publications de la Sorbonne.

Chouquer, Gérard. 2000. L’étude des paysages. Essais sur leur forme et leur histoire. Paris : Errance.

Clanchy, Michael. 1979. From Memory to Written Record. England 1066-1307. London : Arnold.

Coulet, Noël. 1982. « Processions, espace urbain, communauté civique » Cahiers de Fanjeaux, n° 17 :
p. 381-397.

—. 1993. « Quartiers et communauté urbaine en Provence (XIIIe-XVe siècles) » in Bourin, Monique
(dir.). Villes, bonnes villes, cités et capitales. Études d’histoire urbaine (XIIe-XVIIIe s.) offertes à
Bernard Chevalier, p. 351-359. Caen : Paradigme.

Coville, Alfred. 1888. Les Cabochiens et l’ordonnance de 1413. Paris : Hachette.

Cramer, Johannes. 1981. Gerberhaus und Gerberviertel in der mittelalterlichen Stadt. Bonn : Habelt.

—. 1984. « Zur Frage der Gewerbegassen in der Stadt am Ausgang des Mittelalters » Die alte Stadt.
Zeitschrift für Stadtgeschichte, Stadtsoziologie und Denkmalpflege, n° 11 : p. 81-111.

Cursente, Benoît. 2008. « L’espace des médiévistes français et l’espace de FRAMESPA-Terrae » Les
Cahiers de Framespa, n° 4.

De Boüard, Michel. 1957. « De la confrérie pieuse au métier organisé : la fraternité des fèvres de Caen
(fin du XIIe s.) » Annales de Normandie, n° 7 : p. 165-177.

Débax, Hélène. 2012. La seigneurie collective. Pairs, pariers, paratge : les coseigneurs du XIe au XIIIe

siècle. Rennes : Presses universitaires de Rennes.

Debus-Kehr, Monique. 2007. Travailler, prier, se révolter. Les compagnons de métier dans la société
urbaine et leur relation au pouvoir (Rhin supérieur, XVe siècle). Strasbourg : Publications de la Société
savante d’Alsace.

Deguilloux, Marie-France et al. 2010. « Analyse de parenté par l’approche paléogénétique » in Cartron,
Isabelle et Dominique Castex (dirs.). Du temple antique à la chapelle Saint-Siméon. L’occupation d’un

http://www.armand-colin.com/download_pdf.php?idd=0&cr=36&idr=27&idart=4449
http://www.armand-colin.com/download_pdf.php?idd=0&cr=36&idr=27&idart=4449
http://framespa.revues.org/320
http://framespa.revues.org/320


- 29 / 60 -

ancien « ilôt » du rivage de l’estuaire de la Gironde. Tome 1, p. 237-249. Bordeaux : Aquitania.

Delaborde, Henri-François (éd.). 1916. Recueil des Actes de Philippe Auguste. Tome 1. Paris :
Imprimerie Nationale.

Deligne, Chloé. 2003. Bruxelles et sa rivière. Genèse d’un territoire urbain (XIIe-XVIIIe siècle).
Turnhout : Brepols.

Demade, Julien. 2004. « Sur les corvées en Haute-Allemagne. Du rapport de production au symbole de
domination (XIe-XIVe siècles) » in Bourin, Monique et Pascual Martinez Sopena (dirs.). Pour une
anthropologie du prélèvement seigneurial dans les campagnes de l’Occident médiéval (XIe-XIVe

siècles). Réalités et représentations paysannes, p. 337-363. Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2007. « Du prélèvement à la ponction : temps du prélèvement et marché des denrées » in Bourin,
Monique et Pascual Martinez Sopena (dirs.). Pour une anthropologie du prélèvement seigneurial dans
les campagnes de l’Occident médiéval (XIe-XIVe siècles). Réalités et représentations seigneuriales,
p. 321-342. Paris : Publications de la Sorbonne.

Demade, Julien et Joseph Morsel. 2005. « Les Eigenleute de Franconie aux XIIIe-XVe siècles. Essai
d’appréhension spatiale et sémantique d’une catégorie sociale malmenée » in Bourin, Monique et Paul
Freedman (dirs.). Forms of Servitude in Northern and Central Europe : Decline, Resistance, and
Expansion, p. 75-113. Turnhout : Brepols.

Denifle, Heinrich et Émile Châtelain (éd.). 1889. Chartularium Universitatis Parisiensis. Tome 1.
Paris : Delalain.

Descamps, Benoît. 2004. « La destruction de la grande boucherie de Paris en 1416 » in Hypothèses
2003. Travaux de l’École doctorale d’histoire de l’Université Paris I Panthéon-Sorbonne, p. 109-118.
Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2009. « “Tuer, tailler et vendre char”. Les bouchers parisiens à la fin du Moyen Âge. » Thèse de
doctorat, Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

Descimon, Robert et Jean Nagle. 1979. « Les quartiers de Paris du Moyen Âge au XVIIIe siècle.
Évolution d’un espace plurifonctionnel » Annales ESC, n° 34 : p. 956-983.

Desmarais, Gaëtan. 1995. La morphogenèse de Paris. Des origines à la Révolution. Paris/Québec :
L’Harmattan/CÉLAT.

—. 2001. « Pour une géographie humaine structurale » Annales de géographie, n° 617 : p. 3-21.

Desrosières, Alain. 1993. La politique des grands nombre. Histoire de la raison statistique. Paris : La
Découverte.

Devroey, Jean-Pierre. 2003. Économie rurale et société dans l’Europe franque (VIe-IXe siècles). Paris :
Belin.

—. 2005. « Communiquer et signifier entre seigneurs et paysans » in Fondazione Centro italiano di
studi sull’Alto Medioevo (dir.). Comunicare e significare nell’alto medioevo, p. 121-152. Spoleto :
Centro italiano di studi sull’Alto Medioevo (Settimane di studi, 52).

Du Cange, Charles. [1886] 1954. Glossarium mediae et infimae Latinitatis. Tome 7. Graz : Akad.
Druck- und Verlaganstalt.

Dünninger, Hans. 1961/62. “Processio peregrinationis”. Volkskundliche Untersuchungen zu einer



- 30 / 60 -

Geschichte des Wallfahrtswesens im Gebiet der heutigen Diözese Würzburg. Würzburg : Bischöfliches
Ordinariatsarchiv (Würzburger Diözesangeschichtsblätter, 23/24).

Ehbrecht, Wilfried. 2001. « Überall ist Jerusalem » in Bräuer, Helmut et Elke Schlenkrich (dirs.). Die
Stadt als Kommunikationsraum : Beiträge zur Stadtgeschichte vom Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert.
Festschrift für Karl Czok zum 75. Geburtstag, p. 129-185. Leipzig : Universitätsverlag.

Erkens, Franz-Reiner. 1998. « Sozialstruktur und Verfassungsentwicklung in der Stadt Köln während
des 11. und frühen 12. Jahrhunderts » in Jarnut, Jörg et Peter Johannek (dirs.). Die Frühgeschichte der
europäischen Stadt im 11. Jahrhundert, p. 169-192. Köln/Weimar/Wien : Böhlau.

Espinas, Georges et Henri Pirenne (éds.). 1909. Recueil de documents relatifs à l’histoire de l’industrie
drapière en Flandre. Tome 2. Bruxelles : Kiessling.

Estienne, Robert. [1549] 1972. Dictionnaire françois-latin. Genève : Slatkine.

Fabre et al. (dirs.). 1996. Morphogenèse du village médiéval (IXe-XIIe s.). Actes de la table ronde de
Montpellier (22-23 fév. 1993). Montpellier : Association pour la connaissance du patrimoine en
Languedoc-Roussillon.

Falk, Alfred et Rolf Hammel. 1987. Archäologische und schriftliche Quellen zur spätmittelalterlich-
neuzeitlichen Geschichte der Hansestadt Lübeck. Bonn : Habelt.

Feller, Laurent et Chris Wickham (dirs.). 2005. Le marché de la terre au Moyen Âge. Rome : École
Française de Rome.

Fianu, Kouky. 1992. « Les professionnels du livre à la fin du XIIIe siècle : l’enseignement des registres
fiscaux parisiens » Bibliothèque de l’École des chartes, n° 150 : p. 185-222.

—. 1996. « La réglementation des métiers du livre à Paris au XVe siècle : un indice de l’emprise
croissante du pouvoir royal sur le monde universitaire » Lias, n° 23 : p. 1-26.

—. 1998. « Le serment, acte d’incorporation : l’entrée en métier des libraires parisiens au XIVe siècle »
Memini, n° 2 : p. 29-51.

—. 2006. « Métiers et espace : topographie de la fabrication et du commerce du livre à Paris (XIIIe-XVe

siècles) » in Croenen, Godfried et Peter Ainsworth (dirs.). Patrons, Authors and Workshops. Books and
Book Production in Paris around 1400, p. 21-45. Louvain/Paris : Peeters.

Fixot, Michel et Élisabeth Zadora-Rio (dirs.). 1989. L’Église, le terroir. Paris : Éditions du CNRS.

Fossier, Robert. 1982. Enfance de l’Europe, Xe-XIIe siècles. Aspects économiques et sociaux. Paris :
PUF.

Franques, Béatrice. 2004. « L’invention de la sédentarité rurale. Les fondements idéologiques du mythe
de l’exode rural en France » EspacesTemps.net, Travaux.

Franz, Günther. 1967. Quellen zur Geschichte des deutschen Bauernstandes im Mittelalter. Berlin :
Deutscher Verlag der Wissenschaften.

Friedman, Adrien. 1959. Recherches sur les origines et l’évolution des circonscriptions paroissiales de
Paris au Moyen Âge. Paris : Plon.

Fuhrmann, Bernd. 2008. « Städtischer Raum » in Melville, Gert et Martial Staub (dirs.). Enzyklopädie
des Mittelalters. Tome 2, p. 256-279. Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://webdoc.ubn.kun.nl/tijd/l/lias/vol23_1996/regldemed.pdf
http://www.espacestemps.net/en/articles/lrsquoinvention-de-la-sedentarite-rurale-en/
http://www.espacestemps.net/en/articles/lrsquoinvention-de-la-sedentarite-rurale-en/


- 31 / 60 -

Fuhrmann, Rosi. 1996. « Duobus modis dicitur territorium. Überlegungen zur Reziprozität von
weltlicher Nutzung und kirchlichem Recht als Katalysator politischer Territorialisierung » in Marchal,
Guy P. (dir.). Grenzen und Raumvorstellungen (11.-20. Jh.) – Frontières et conceptions de l’espace
(11e-20e s.), p. 163-196. Zurich : Chronos.

Galinié, Henri. 2000. Ville, espace urbain et archéologie. Tours : Maison des sciences de la ville, de
l’urbanisme et des paysages.

Galinié, Henri et Élisabeth Zadora-Rio (dirs.). 1996. Archéologie du cimetière chrétien. Sociétés et
cadres de vie au Moyen Âge : approches archéologiques. Tours : FÉRACF-La Simarre.

Gauvard, Claude. 1991. « De grace especial ». Crime, État et société en France à la fin du Moyen Âge.
Paris : Publications de la Sorbonne.

Genet, Jean-Philippe. 1981. « Une révolution culturelle au Moyen Âge » Le Débat, n° 14 : p. 158-165.

Gerstenberger, Julia. 2002. Analyse alter DNA zur Ermittlung von Heiratsmustern in einer
frühmittelalterlichen Bevölkerung. Göttingen : Diss.

Ginzburg, Carlo. 1980. « Signes, traces, pistes. Racines d’un paradigme de l’indice » Le Débat, n° 6 :
p. 3-44.

Godefroy, Frédéric. [1889] 1969. Dictionnaire de l’ancienne langue française et de tous ses dialectes.
Tome VI. Nendeln/Lichtenstein : Kraus.

Graboïs, Aryeh. 1977. « Remarques sur l’influence mutuelle de l’organisation de la communauté juive
et de la paroisse urbaine dans les villes entre le Rhin et la Loire à la veille des croisades » in Centro di
Studi Medioevali della Università Cattolica del Sacro Cuore  (dir.). Le istituzioni ecclesiastiche della
« societas christiana » dei secoli XI-XII : diocesi, pievi e parrocchie. Atti della sesta Settimana
internazionale di studio (Milano, 1-7 sett. 1974), p. 546-558. Milano : Vita e pensiero.

Graf, Klaus. 1991. « Schlachtengedenken im Spätmittelalter. Riten und Medien der Präsentation
kollektiver Identität » in Altenburg, Detlef, Jörg Jarnut et Hans-Hugo Steinhoff (dirs.). Feste und Feiern
im Mittelalter. Paderborner Symposion des Mediävistenverbandes, p. 63-69. Sigmaringen : Thorbecke.

—. 2003. « Erinnerungsfeste in der spätmittelalterlichen Stadt » in Brand, Hanno, Pierre Monnet et
Martial Staub (dirs.). Memoria, communitas, civitas. Mémoire et conscience urbaines en Occident à la
fin du Moyen Âge, p. 263-273. Stuttgart : Thorbecke.

Groten, Manfred. 1995. Köln im 13. Jahrhundert. Gesellschaftlicher Wandel und
Verfassungsentwicklung. Köln/Weimar/Wien : Böhlau.

Guerreau, Alain. 1988. Les Cagots du Béarn. Recherches sur le développement inégal au sein du
système féodal européen. Paris : Minerve.

—. 1990. « Fief, féodalité, féodalisme. Enjeux sociaux et réflexion historienne » Annales ESC, n° 45 :
p. 137-166.

—. 1996. « Quelques caractères spécifiques de l’espace féodal européen » in Bulst, Neithard, Robert
Descimon et Alain Guerreau (dirs.). L’État ou le roi. Les fondations de la modernité monarchique en
France (XIVe-XVIIe siècles), p. 85-101. Paris : MSH.

—. 1999. « Chasse » in Le Goff, Jacques et Jean-Claude Schmitt (dirs.). Dictionnaire raisonné de
l’Occident médiéval, p. 166-178. Paris : Fayard.



- 32 / 60 -

—. 2000. « La chasse comme rite biparti symétrique » in Paravicini-Bagliani, Agostino et Baudouin van
den Abeele (dirs.). La chasse au Moyen Âge. Société, traités, symboles, p. 25-32. Firenze : Galuzzo.

—. 2001. L’avenir d’un passé incertain. Quelle histoire du Moyen Âge au XXIe siècle ? Paris : Le Seuil.

—. 2002. « Il significato dei luoghi nell’Occidente medievale : struttura e dinamica di uno “spazio”
specifico » in Castelnuovo, Enrico et Giuseppe Sergi (dirs.). Arti e storia nel Medioevo. Tome 1 : Tempi
Spazi Istituzioni, p. 201-239. Torino : Einaudi.

Guerreau-Jalabert, Anita. 1989. « La parenté dans l’Europe médiévale et moderne : à propos d’une
synthèse récente » L’Homme, n° 110 : p. 69-93.

—. 1990. « El sistema de parentesco medieval : sus formas (real/espiritual) y su dependencia con
respecto a la organización del espacio » in Pastor, Reyna (dir.). Relaciones de poder, de producción y
parentesco en la Edad Media y Moderna. Aproximación a su estudio, p. 85-105. Madrid : CSIC.

—. 1994. « Prohibitions canoniques et stratégies matrimoniales dans l’aristocratie médiévale de la
France du Nord » in Bonte, Pierre (dir.). Épouser au plus proche. Inceste, prohibitions et stratégies
matrimoniales autour de la Méditerranée, p. 293-321. Paris : EHESS.

—. 1995. « Spiritus et caritas. Le baptême dans la société médiévale » in Héritier-Augé, Françoise et
Élisabeth Copet-Rougier (dirs.). La parenté spirituelle, p. 133-203. Paris : Archives contemporaines.

—. 2007. « Rome et l’Occident médiéval. Quelques propositions pour une analyse comparée de deux
sociétés à système de parenté complexe » in Genet, Jean-Philippe (dir.). Rome et l’État moderne
européen, p. 197-216. Rome : École française de Rome.

Hales, Alexander de (éd.). 1930. Summa theologica. Tome 3. Quaracchi : Typographia Collegii S.
Bonaventurae.

Héfélé, Charles-Joseph. 1913. Histoire des conciles d’après les documents originaux. Tome V. Paris :
Letouzey & Ané.

Heidegger, Martin. 1958. Essais et conférences. Traduction d’André Préau. Paris : Gallimard.

Herborn, Wolfgang. 1975. « Sozialtopographie des Kölner Kirchspiels St. Kolumba im ausgehenden 13.
Jahrhundert » in Kellenbenz, Hermann (dir.). Zwei Jahrtausende Kölner Wirtschaft. Tome 1,
p. 210-214. Köln : Greven.

Héron de Villefosse, René. 1928. « La Grande Boucherie de Paris » Bulletin de la Société de l’Histoire
de Paris et de l’Île-de-France, n° 55 : p. 39-73.

Higounet-Nadal, Arlette. 1978. Périgueux aux XIVe et XVe siècles. Étude de démographie historique.
Bordeaux : Fédération Historique du Sud-Ouest.

Hilton, Rodney. [1982] 1990. « Towns in English Medieval Society », réédité in Holt, Richard et
Gervase Rosser (dirs.). The English Medieval Town. A Reader in English Urban History, 1200-1540,
p. 19-28. London/New York : Longman.

Holt, Richard et Gervase Rosser. 1990. « Introduction : The English Town in the Middle Ages » in Holt,
Richard et Gervase Rosser (dirs.). The English Medieval Town. A Reader in English Urban History,
1200-1540, p. 1-18. London/New York : Longman.

Hoyaux, André-Frédéric. 2002. « Entre construction territoriale et constitution ontologique de
l’habitant. Introduction épistémologique aux apports de la phénoménologie au concept d’habiter »

http://cybergeo.revues.org/1824
http://cybergeo.revues.org/1824


- 33 / 60 -

Cybergéo, n° 216.

—. 2003. « Les constructions des mondes de l’habitant. Éclairage pragmatique et herméneutique »
Cybergéo, n° 232.

Hubert, Étienne. 2004. « La construction de la ville. Sur l’urbanisation dans l’Italie médiévale » Annales
HSS, n° 59 : p. 109-139.

Huguet, Edmond. 1965. Dictionnaire de la langue française du XVIe siècle. Tome 6. Paris : Didier.

Igel, Karsten. 2005. « Zur Sozialtopographie Greifswalds um 1400. Der Greifswalder liber hereditatum
(1351-1452) » in Meinhardt, Matthias et Andreas Ranft (dirs.). Die Sozialstruktur und
Sozialtopographie vorindustrieller Städte, p. 227-245. Berlin : Akademie Verlag.

Iogna-Prat, Dominique. 2001. « La terre sainte disputée » Médiévales, n° 41 : p. 83-112.

—. 2006. La Maison Dieu. Une histoire monumentale de l’Église au Moyen Âge. Paris : Le Seuil.

Iogna-Prat, Dominique et Élisabeth Zadora-Rio (dirs.). 2005. « Formation et transformations des
territoires paroissiaux » Médiévales, n° 49 : p. 5-119.

Jakobs, Hermann. 1985. « Bruderschaft und Gemeinde : Köln im 12. Jahrhundert » in Schwineköper,
Berent (dir.). Gilden und Zünfte. Kaufmännische und gewerbliche Genossenschaften im frühen und
hohen Mittelalter, p. 281-310. Sigmaringen : Thorbecke.

Joris, André. 1969. « La notion de “ville” » in Perelman, Chaïm (dir.). Les catégories en histoire,
p. 87-101. Bruxelles : Édition de l’Institut de Sociologie de l’Université Libre de Bruxelles.

Junk, Heinz-Karl. 1997. « Stadtviertel » in Lexikon des Mittelalters. Tome 8, col. 33-34.
München/Zürich : LexMA-Verlag.

Keussen, Hermann. [1910] 1986. Topographie der Stadt Köln im Mittelalter. Bonn : Hanstein/réimp.
Düsseldorf : Droste.

Klapisch-Zuber, Christiane. 2000. L’ombre des ancêtres. Essai sur l’imaginaire médiéval de la parenté.
Paris : Fayard.

Kuchenbuch, Ludolf. 1997. « Potestas und utilitas. Ein Versuch über Stand und Perspektiven der
Forschung zur Grundherrschaft im 9.-13. Jahrhundert » Historische Zeitschrift, n° 265: p. 117-149.

—. 2014. Die Neuwerker Bauern und ihre Nachbarn im 14. Jahrhundert. Konstanz/München :
Universitätsverlag Konstanz.

Kuchenbuch, Ludolf, Joseph Morsel et Dieter Scheler. 2010. « La construction processionnelle de
l’espace communautaire » in Boisseuil, Didier et al. (dirs.). Écritures de l’espace social médiéval.
Mélanges offerts à Monique Bourin, p. 139-182. Paris : Publications de la Sorbonne.

Laliena Corbera, Carlos. 1987. Sistema social, estructura agraria y organisación del poder en el bajo
Aragón en la Edad Media (siglos XII-XV). Teruel : Instituto de Estudios Turolenses.

Lasteyrie, Robert de (éd.). 1887. Cartulaire général de Paris. Tome 1. Paris : Imprimerie nationale.

Lauwers, Michel. 1999. « Le cimetière dans le Moyen Âge latin. Lieu sacré, saint et religieux » Annales
HSS, n° 54 : p. 1047-1072.

http://cybergeo.revues.org/3401
http://medievales.revues.org/1200
http://medievales.revues.org/1200
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00825504
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00825504


- 34 / 60 -

—. 2005a. La naissance du cimetière. Lieux sacrés et terre des morts dans l’Occident médiéval. Paris :
Aubier.

—. 2005b. « Paroisse, paroissiens et territoire. Remarques sur parochia dans les textes latins du Moyen
Âge » Médiévales, n° 49 : p. 11-32.

Lauwers, Michel (dir.). 2012. La dîme, l’Église et la société féodale. Turnhout : Brepols.

Le Goff, Jacques. 1957. Les intellectuels au Moyen Âge. Paris : Le Seuil.

—. 1970. « Ordres mendiants et urbanisation dans la France médiévale, état de l’enquête » Annales
ESC, n° 25 : p. 924-946.

—. 1977. « Métiers licites et métiers illicites dans l’Occident médiéval » in Le Goff, Jacques. Pour un
autre Moyen Âge. Temps, travail et culture en Occident : 18 essais, p. 91-107. Paris : Gallimard.

—. 1978. « Monumento/documento » in Enciclopedia Einaudi. Tome 5, p. 38-48. Torino : Einaudi.

—. 1981. La naissance du Purgatoire. Paris : Gallimard.

—. 1997. « Tentative de conclusions » in SHMES (dir.). Les élites urbaines au Moyen Âge. 27e Congrès
de la S.H.M.E.S. (Rome, mai 1996), p. 443-456. Paris/Rome : Publications de la Sorbonne/École
Française de Rome.

Le Roux de Lincy, Antoine-Jean-Victor. 1844. Recherches sur la Grande Confrérie Notre-Dame aux
prêtres et bourgeois de la ville de Paris. Paris : Duverger.

Legendre, Pierre. 1988. Leçons IV, suite : Le dossier occidental de la parenté. Textes juridiques
indésirables sur la généalogie. Paris : Fayard.

Lepetit, Bernard. 1993. « Architecture, géographie, histoire : usages de l’échelle » Genèses, n° 13 :
p. 118-138.

—. 1996. « De l’échelle en histoire » in Revel, Jacques (dir.). Jeux d’échelles. La micro-analyse à
l’expérience, p. 71-94. Paris : Gallimard/Le Seuil.

Leturcq, Samuel. 2001. « En Beauce, du temps de Suger aux temps modernes. Microhistoire d’un
territoire d’openfield. » Thèse de doctorat, Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

—. 2007. « Espace du village, terrouers des hameaux. Théories et pratiques spatiales d’une
communauté paysanne en Beauce orléanaise aux XIVe et XVe siècles » in SHMES (dir.). Construction
de l’espace au Moyen Âge : pratiques et représentations. XXXVIIe congrès de la S.H.M.E.S. (Mulhouse,
2-4 juin 2006), p. 229-241. Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2010. « Changer de paroisse tous les ans… Les tournants et virants de Touraine d’après le pouillé de
1290 » in Boisseuil, Didier et al. (dirs.). Écritures de l’espace social médiéval. Mélanges offerts à
Monique Bourin, p. 197-217. Paris : Publications de la Sorbonne.

Lévi-Strauss, Claude. 1955. Tristes tropiques. Paris : Plon.

—. 1974. Anthropologie structurale. Paris : Plon.

Lévy, Jacques. 1999. Le tournant géographique. Penser l’espace pour lire le monde, Paris : Belin.

—. 2003. « Lieu. 3 » in Lévy, Jacques et Michel Lussault (dirs.). Dictionnaire de la géographie et de

http://medievales.revues.org/1260
http://medievales.revues.org/1260
http://medievales.revues.org/1260
http://medievales.revues.org/1260


- 35 / 60 -

l’espace des sociétés, p. 560-561. Paris : Belin.

—. 2012. « Habiter sans condition » in Frelat-Kahn, Brigitte et Olivier Lazzarotti (dirs.). Habiter : vers
un nouveau concept ? p. 25-35. Paris : Colin.

Lewis, Robert E. 1984. Middle English Dictionary, Part Q. Ann Harbor : University of Michigan Press.

—. 2001. Middle English Dictionary, Part W. Ann Harbor : University of Michigan Press.

Lexer, Mathias. [1876-78] 1992. Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. Tome 2-3. Stuttgart : Hirzel.

Loesch, Heinrich von (éd.). 1907. Die Kölner Zunfturkunden nebst anderen Kölner Gewerbeurkunden
bis zum Jahre 1500. Tome 1. Bonn : Hanstein.

Löther, Andrea. 1999. Prozessionen in spätmittelalterlichen Städten. Politische Partizipation,
obrigkeitliche Inszenierung, städtische Einheit. Köln/Weimar/Wien : Böhlau.

Lubac, Henri de. 1944. Corpus mysticum. L’Eucharistie et l’Église au Moyen Âge, étude historique.
Paris : Aubier.

Lussault. Michel. 2003. « Urbain » in Lévy, Jacques et Michel Lussault (dirs.). Dictionnaire de la
géographie et de l’espace des sociétés, p. 949-951. Paris : Belin.

Magri, Susanna. 1993. « Villes, quartiers, proximités et distances sociales dans l’espace urbain »
Genèses, n° 13 : p. 151-165.

Maire-Vigueur, Jean-Claude. 1995. « Révolution documentaire et révolution scripturaire : le cas de
l’Italie médiévale » Bibliothèque de l’École des Chartes, n° 153 : p. 177-185.

Mairet, Gérard. 1974. Le discours et l’historique. Essai sur la représentation historienne du temps.
Paris : Mame.

Marchal, Guy P. (dir.). 1996. Grenzen und Raumvorstellungen (11.-20. Jh.) – Frontières et conceptions
de l’espace (11e-20e s.). Zurich : Chronos.

Marchello-Nizia, Christiane. 2011. « Savoir lire ce qui est écrit : le rôle des démonstratifs et des
possessifs dans le français médiéval » in Genet, Jean-Philippe (dir.). Langue et histoire, p. 51-61. Paris :
Publications de la Sorbonne.

Martin, Jean-Marie et François Menant (dirs.). 1994. « Genèse médiévale de l’anthroponymie moderne :
l’espace italien, 1-3 » Mélanges de l’École Française de Rome – Moyen Âge, n° 106 : p. 313-736.

—. 1995. « Genèse médiévale de l’anthroponymie moderne : l’espace italien, 1-3 » Mélanges de l’École
Française de Rome – Moyen Âge, n° 107 : p. 331-625.

—. 1998. « Genèse médiévale de l’anthroponymie moderne : l’espace italien, 1-3 » Mélanges de l’École
Française de Rome – Moyen Âge, n° 110 : p. 79-270.

Martinez Sopena, Pascual (dir.) 1995. Antroponimia y sociedad. Sistemas de identificación hispano-
cristianos en los siglos IX a XIII. Valladolid : Universidad de Valladolid.

McKitterick, Rosamond (dir.). 1990. The Uses of Literacy in Early Medieval Europe. Cambridge/New
York/Melbourne : Cambridge University Press.

Méhu, Didier. 2007. « Locus, transitus, peregrinatio. Remarques sur la spatialité des rapports sociaux



- 36 / 60 -

dans l’Occident médiéval (XIe-XIIIe siècle) » in SHMES (dir.). Construction de l’espace au Moyen
Âge : pratiques et représentations. XXXVIIe congrès de la S.H.M.E.S. (Mulhouse, 2-4 juin 2006),
p. 275-293. Paris : Publications de la Sorbonne.

Méhu, Didier (dir.). 2008. Mises en scène et mémoires de la consécration de l’église dans l’Occident
médiéval. Turnhout : Brepols.

Menant, François. 2006. « Les transformations de l’écrit documentaire entre le XIIe et le XIIIe siècle » in
Coquery, Natacha, François Menant et Florence Weber (dirs.). Lire, écrire, compter, mesurer. Vers une
histoire des rationalités pratiques, p. 33-50. Paris : ENS Rue d’Ulm.

Michaud-Quantin, Pierre. 1970. « Universitas ». Expressions du mouvement communautaire dans le
Moyen Âge latin. Paris : Vrin.

Mikat, Paul. 1994. Die Inzestgesetzgebung der merowingisch-fränkischen Konzilien (511-626/27).
Paderborn/München/Wien/Zürich : F. Schöningh.

Militzer, Klaus (éd.). 1997-99. Quellen zur Geschichte der Kölner Laienbruderschaften vom 12. bis
1562/63. Düsseldorf : Droste.

Moraw, Peter (dir.). 2002. Raumerfassung und Raumbewußtsein im späteren Mittelalter. Stuttgart :
Thorbecke.

Morsel, Joseph. 1988. « Crise ? Quelle crise ? Remarques à propos de la prétendue crise de la noblesse
allemande à la fin du Moyen Âge » Sources. Travaux historiques, n° 14 : p. 17-42.

—. 1997. « Jagd und Raum. Überlegungen über den sozialen Sinn der Jagdpraxis am Beispiel des
spätmittelalterlichen Franken » in Rösener, Werner (dir.). Jagd und höfische Kultur im Mittelalter,
p. 255-287. Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht.

—. 2000a. « L’invention de la noblesse en Haute-Allemagne à la fin du Moyen Âge. Contribution à
l’étude de la sociogenèse de la noblesse médiévale » in Paviot, Jacques et Jacques Verger (dirs.).
Guerre, pouvoir et noblesse au Moyen Âge. Mélanges en l’honneur de Philippe Contamine, p. 533-545.
Paris : Presses Universitaires de Paris-Sorbonne.

—. 2000b. « Comment peut-on être Parisien ? Contribution à l’histoire de la genèse de la communauté
parisienne au XIIIe siècle » in Boucheron, Patrick et Jacques Chiffoleau (dirs.). Religion et société
urbaine au Moyen Âge. Mélanges offerts à Jean-Louis Biget, p. 363-381. Paris : Publications de la
Sorbonne.

—. 2004a. « Le prélèvement seigneurial est-il soluble dans les Weistümer ? Appréhensions
franconiennes (1200-1400) », in Bourin, Monique et Pascual Martinez Sopena (dir.), Pour une
anthropologie du prélèvement seigneurial dans les campagnes de l’Occident médiéval (XIe-XIVe

siècles). Réalités et représentations paysannes. Paris : Publications de la Sorbonne, pp. 155–210.

___. 2004b. L’aristocratie médiévale. La domination sociale en Occident (Ve-XVe siècles). Paris : Colin.

—. 2006. « Appropriation communautaire du territoire, ou appropriation territoriale de la communauté?
Observations en guise de conclusion » in Hypothèses 2005. Travaux de l’École doctorale d’histoire de
l’Université Paris I Panthéon-Sorbonne, p. 89-104. Paris : Publications de la Sorbonne.

—. 2007. L’Histoire (du Moyen Âge) est un sport de combat… Réflexions sur les finalités de l’Histoire
du Moyen Âge destinées à une société dans laquelle même les étudiants d’Histoire s’interrogent. Paris :
LaMOP.

http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00289555
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00289555
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00290183
http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00290183


- 37 / 60 -

—. 2010. « En guise d’introduction : les chartriers entre “retour aux sources” et déconstruction des
objets historiens » in Contamine, Philippe et Laurent Vissière (dirs.). Défendre ses droits, construire sa
mémoire. Les chartriers seigneuriaux, XIIIe-XXIe siècle (Actes du colloque international de Thouars,
8-10 juin 2006), p. 9-34. Paris : Société de l’histoire de France.

—. 2011 (publication prévue). « Paroisse et communauté d’habitants dans le diocèse d’Eichstätt à fin du
XVe siècle. » Texte présenté lors de la rencontre sur La formation des communautés d’habitants au
Moyen Âge (III). Paris : LaMOP (Paris 1), 30 mai 2011.

Nagy, Piroska. 2005. « La notion de christianistas et la spatialisation du sacré au Xe siècle : un sermon
d’Abbon de Saint-Germain » Médiévales, n° 49 : p. 121-140.

Niermeyer, Jan F. 1997. Mediæ latinitatis lexicon minus. Leiden : Brill.

Nirenberg, David. 1995. « Les juifs, la violence et le sacré » Annales HSS, n° 50 : p. 109-131.

—. 1996. Violence et minorités au Moyen Âge. Traduction de Nicole Genet. Paris : PUF.

—. 2007. « Une société face à l’altérité. Juifs et chrétiens dans la péninsule Ibérique, 1391-1449 »
Annales HSS, n° 62 : p. 755-790.

Nogent, Guibert de (éd.). 1981. Autobiographie. Paris : Belles-Lettres.

Noizet, Hélène. 2007. La fabrique de la ville. Espaces et sociétés à Tours (IXe-XIIIe siècle). Paris :
Publications de la Sorbonne.

Nortier, Michel, éd. 1979. Recueil des Actes de Philippe Auguste. Tome IV. Paris : Imprimerie
Nationale.

Oexle, Otto Gerhard. 1979. « Die mittelalterlichen Gilden : ihre Selbstdeutung und ihr Beitrag zur
Formung sozialer Strukturen » in Zimmermann, Albert (dir.). Soziale Ordnungen im Selbstverständnis
des Mittelalters. Tome 1, p. 203-226. Berlin/New York : Walter de Gruyter.

—. 1982. « Die mittelalterliche Zunft als Forschungsproblem. Ein Beitrag zur Wissenschaftsgeschichte
der Moderne » Blätter für deutsche Landesgeschichte, n° 118: p. 1-44.

—. 1992. « Les groupes sociaux du Moyen Âge et les débuts de la sociologie contemporaine » Annales
ESC, n° 47 : p. 751-765.

Olivier, Laurent. 2008. Le sombre abîme du temps. Mémoire et archéologie. Paris : Le Seuil.

Omont, Henri. 1908. « Confrérie de Saint-Wolfgang de Ratisbonne » Bibliothèque de l’École des
chartes, n° 69 : p. 535-538.

Parisse, Michel (dir.). 1994. De la Meuse à l’Oder. L’Allemagne au XIIIe siècle. Paris : Picard.

Pichot, Daniel. 2010. « Paroisse, limites et territoire villageois de l’Ouest (XIe-XIIIe siècle) » in
Boisseuil, Didier et al. (dirs.). Écritures de l’espace social médiéval. Mélanges offerts à Monique
Bourin, p. 219-235. Paris : Publications de la Sorbonne.

Picot, Georges. 1874. « Recherches sur les quartiniers, cinquanteniers et dixainiers de la ville de Paris »
Mémoires de la Société d’Histoire de Paris et de l’Île-de-France, n° 1 : p. 134-136.

Riedel, Adolph-Friedrich (éd.). 1860. Codex Diplomaticus Brandenburgensis. Tome 2. Berlin : Morin.

http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://medievales.revues.org/1252
http://www.armand-colin.com/download_pdf.php?idd=0&cr=36&idr=27&idart=4306


- 38 / 60 -

Richard, Olivier. 2009. Mémoires bourgeoises. Memoria et identité urbaine à Ratisbonne à la fin du
Moyen Âge. Rennes : Presses universitaires de Rennes.

Riley, Henry Thomas (éd.). 1862. Munimenta Gildhallae Londoniensis. Tome 2 : Liber custumarum.
London : Longman, coll. « Rolls Series », 1.

Rippmann, Dorothee. 1990. Bauern und Städter. Stadt-Land-Beziehungen im 15. Jahrhundert : das
Beispiel Basel, unter besonderer Berücksichtigung der Nahmarktbeziehungen und der sozialen
Verhältnisse im Umland. Basel/Frankfurt am Main : Helbing & Lichtenhahn.

Robertson, James Craigie (éd.). 1877. Materials for the History of Thomas Becket, Archbishop of
Canterbury. Tome 3. London : Longman.

Roux, Simone. 1994a. « Être propriétaire à Paris à la fin du Moyen Âge » in Faron, Olivier et Étienne
Hubert (dirs.). Le sol et l’immeuble. Les formes dissociées de propriété immobilière dans les villes de
France et d’Italie (XIIe-XIXe siècle), p. 71-83. Lyon : Presses universitaires de Lyon.

—. 1994b. « Modèles et pratiques en histoire urbaine médiévale. L’espace parisien à la fin du Moyen
Âge » Histoire, économie et société, n° 13 : p. 419-425.

—. 1995. « Bornes et limites dans Paris à la fin du Moyen Âge » Médiévales, n° 28 : p. 129-137.

Sablonier, Roger. 1984. « Das Dorf im Übergang von Hoch- zum Spätmittelalter. Untersuchungen zum
Wandel ländlicher Gemeinschaftsformen im ostschweizerischen Raum » in Fenske, Lutz et al. (dirs.).
Institutionen, Kultur und Gesellschaft im Mittelalter. Festschrift für Josef Fleckenstein zum 65.
Geburtstag, p. 727-745. Sigmaringen : Thorbecke.

Saint-Denis, Alain. 1994. Apogée d’une cité. Laon et le Laonnois aux XIIe et XIIIe siècles. Nancy :
Presses universitaires de Nancy.

Schmitt, Jean-Claude. [1979] 2004. Guinefort, guérisseur d’enfants depuis le XIIIe siècle. Paris :
Flammarion.

—. 2007. « “De l’espace aux lieux” : les images médiévales » in SHMES (dir.). Construction de
l’espace au Moyen Âge : pratiques et représentations. XXXVIIe congrès de la S.H.M.E.S. (Mulhouse,
2-4 juin 2006), p. 317-346. Paris : Publications de la Sorbonne.

Schulz, Knut. 2010. Handwerk, Zünfte und Gewerbe. Mittelalter und Renaissance. Darmstadt : Primus.

Schulze, Johannes. 1956 « Die Stadtviertel. Ein stadtgeschichtliches Problem » Blätter für deutsche
Landesgeschichte, n° 92: p. 18-38.

Schuster, Beate. 1996. Die unendlichen Frauen. Prostitution und städtische Ordnung in Konstanz im
15./16. Jahrhundert. Konstanz : Universitätsverlag Konstanz.

SHMES (dir.). 2007. Construction de l’espace au Moyen Âge : pratiques et représentations. XXXVIIe

congrès de la S.H.M.E.S. (Mulhouse, 2-4 juin 2006). Paris : Publications de la Sorbonne.

Signori, Gabriela. 1995. Maria zwischen Kathedrale, Kloster und Welt. Hagiographische und
historiographische Annäherungen an eine hochmittelalterliche Wunderpredigt. Sigmaringen :
Thorbecke.

Soyer, Jacques et Guy Trouillard. 1903. Cartulaire de la ville de Blois. Blois : Migault.

Staub, Martial. 1995. « Eucharistie et bien commun. L’économie d’une nouvelle pratique fondatrice à



- 39 / 60 -

l’exemple des paroisses de Nuremberg dans la seconde moitié du XVe siècle : sécularisation ou religion
civique ? » in Vauchez, André (dir.). La religion civique à l’époque médiévale et moderne (chrétienté et
islam). Actes du colloque de Nanterre (21-23 juin 1993), p. 445-470. Rome : École Française de Rome.

Steuer, Heiko. 1982. Frühgeschichtliche Sozialstrukturen in Mitteleuropa. Eine Analyse der
Auswertungsmethoden des archäologischen Quellenmaterials. Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht.

Stoob, Heinz (éd.). 1985. Urkunden zur Geschichte des Städtewesens in Mittel- und Niederdeutschland
bis 1350. Köln/Weimar/Wien : Böhlau.

Svensson, Ann-Marie. 1997. Middle English Words for « Town ». A Study of Changes in a Semantic
Field. Göteborg : Acta Universitatis Gothoburgensis.

Testart, Alain. 2011. « Les modèles biologiques sont-ils utiles pour penser l’évolution des sociétés ? »
Préhistoires Méditerranéennes, n° 2 : p. 1-18.

Teuteberg, Hans Jürgen. 1985. « Betrachtungen zu einer Geschichte des Wohnens », in Teuteberg, Hans
Jürgen (dir.). Homo habitans. Zur Sozialgeschichte des ländlichen und städtischen Wohnens in der
Neuzeit, p. 1-27. Münster : F. Coppenrath.

Tobler, Adolf et Erhard Lommatzsch. 1936. Altfranzösisches Wörterbuch. Tome 2. Wiesbaden : Steiner.

Toubert, Pierre. 1977. « La théorie du mariage chez les moralistes carolingiens » in Il matrimonio nelle
società altomedievale, p. 233-282. Spoleto : Centro italiano di studi sull’Alto Medioevo (Settimane di
studi, 24).

Vaquier, André. 1911. « La grande confrérie Notre-Dame aux prêtres et aux bourgeois de Paris »
Positions des thèses soutenues par les élèves de l’École Nationale des Chartes : p. 147-153.

Verger, Jacques. 1973. Les universités au Moyen Âge. Paris : PUF.

—. 1986. « À propos de la naissance de l’université de Paris : contexte social, enjeu politique, portée
intellectuelle » in Fried, Johannes (dir.). Schulen und Studium im sozialen Wandel des hohen und späten
Mittelalters, p. 69-96. Sigmaringen : Thorbecke.

—. 1997. « La faculté des arts : le cadre institutionnel » in Weijers, Olga et Louis Holtz (dirs.).
L’enseignement des disciplines à la faculté des arts (Paris et Oxford, XIIIe-XVe siècles), p. 17-42.
Turnhout : Brepols.

Verhaeghe, Frans. 1994. « L’espace civil et la ville. Rapport introductif » in Demolon, Pierre, Henri
Galinié et Frans Verhaeghe (dirs.). Archéologie des villes dans le Nord-Ouest de l’Europe (VIIe-XIIIe

siècle). Actes du IVe congrès international d’archéologie médiévale (Douai, 1991), p. 153-160. Douai :
Société Archéologique.

Vincent, Catherine. 1993. « Les confréries de bas clercs, un expédient pour la réforme des séculiers ?
L’exemple du Mans, XIIe-XIIIe siècles » in SHMES (dir.). Le clerc séculier au Moyen Âge. XXIIe

congrès de la S.H.M.E.S (Amiens, juin 1991), p. 263-274. Paris : Publications de la Sorbonne.

Wartburg, Walther von. 1975. Französisches etymologisches Wörterbuch. Tome 2. Basel : Zbinden.

Wickham, Chris. 1993. « La chute de Rome n’aura pas lieu » Le Moyen Âge, n° 99 : p. 107-126.

—. 2001. Communautés et clientèles en Toscane au XIIe siècle. Les origines de la commune rurale dans
la région de Lucques. Traduction de Pierre Gervais. Rennes : Association d’Histoire des Sociétés
Rurales.

http://pm.revues.org/599


- 40 / 60 -

Wittek, Gudrun. 1994. « Stadtfrieden. Über das Zusammenleben in der hoch- und spätmittelalterlichen
deutschen Stadt » Die alte Stadt. Zeitschrift für Stadtgeschichte, Stadtsoziologie und Denkmalpflege,
n° 21 : p. 165-181.

Zadora-Rio, Élisabeth. 2003a. « L’archéologie de l’habitat rural et la pesanteur des paradigmes » Les
nouvelles de l’archéologie, n° 92 : p. 6-9.

—. 2003b. « The Making of Churchyards and Parish Territories in the Early Medieval Landscape of
France and England in the 7th-12th Centuries : a Reconsideration » Medieval Archaeology, n° 47:
p. 1-19.

—. 2009. « Early Medieval Villages and Estate Centres in France (c. 300-1100) » in Quirós Castillo et
Juan Antonio (dirs.). The Archaeology of Early Medieval Villages in Europe, p. 77-98. Bilbao :
Universidad del Pais Vasco.

—. 2010. « Planifications agraires et dynamiques spatio-temporelles » Agri centuriati, n° 7 : p. 133-153.

Zadora-Rio, Élisabeth (dir.). 2008. Des paroisses de Touraine aux communes d’Indre-et-Loire :
formation et transformations des territoires. Tours : FERACF.

Note

[1] Ce texte a bénéficié de multiples lectures critiques à diverses étapes de son élaboration et je tiens par
conséquent à remercier expressément Julien Demade, Kouky Fianu, Didier Méhu, Hélène Noizet pour
leurs observations précises et leurs encouragements, ainsi que les participants à la réunion du groupe
DULAC (groupe de travail interdisciplinaire sur la spatialité du social constitué à Lausanne en
novembre 2011, composé de géographes, archéologues et historiens et dont l’activité est co-financée par
le LAMOP) au cours de laquelle ce texte a été envisagé.

[2] Je renoue ainsi avec l’une de mes toutes premières inquiétudes, puisque j’avais déjà eu l’occasion
d’attirer l’attention sur l’aporie que constituait le discours sur la « crise de la noblesse » à la fin du
Moyen Âge, faute de parvenir à (ou de tenter de) concevoir une dynamique globale de transformation
(Morsel 1988). J’avais alors simplement proposé de remplacer le mot « crise » par celui de
« mutation », conçue comme une transformation multi-scalaire (mais à des échelles spatiales) résultant
d’un double processus de déstructuration et de restructuration simultanées (tandis que la pensée de la
« crise » ne prend en compte que la déstructuration) — et j’ai tenté ultérieurement d’étudier cette
dynamique à propos de ce que j’ai appelé « sociogenèse de la noblesse » en Haute-Allemagne (en
français, voir Morsel 2000a).

[3] C’est ainsi que les « hyper-romanistes » nient la chute de Rome et retrouvent des formes de la
société romaine jusqu’à l’an mil. Voir les critiques formulées à leur encontre par Chris Wickham (1993)
ou Dominique Barthélemy (notamment 1997), lequel s’attaque de l’autre côté aussi aux partisans d’une
« révolution » ou « mutation féodale » (grosso modo vers l’an mil), soulignant d’une part les continuités
avec la période carolingienne et plaçant vers 1100 une inflexion plus significative (voir le débat suivi
paru dans Past & Present, 142 (1994), 152 (1996) et 155 (1997), ainsi que Barthélemy 2005).

[4] Je signale aussi — mais pour les laisser de côté en tant qu’elles ne sont pas, à mon sens,
historiennes — les grandes narrations téléologiques qui s’attachent aux origines (« la naissance ») de
phénomènes actuels ou subactuels : l’Europe persécutrice, l’individuation, etc.

[5] Les observations décapantes à ce propos de Gérard Mairet (1974) sont malheureusement toujours
d’actualité (l’ouvrage ayant lui-même été largement négligé).

[6] Y compris l’économie, car la pensée par cycles (Kondratiev, etc.) est justement un moyen d’écarter

http://archaeologydataservice.ac.uk/catalogue/adsdata/arch-769-1/dissemination/pdf/vol47/47_001_019.pdf
http://archaeologydataservice.ac.uk/catalogue/adsdata/arch-769-1/dissemination/pdf/vol47/47_001_019.pdf


- 41 / 60 -

le temps. Il n’est par conséquent pas étonnant que nos sociétés libérales, dont le système de
représentations est pour l’essentiel fondé sur la « science économique », soient caractérisées par ce que
François Hartog appelle le « présentisme ».

[7] Ce n’est dès lors certainement pas un hasard si l’une des très grandes collections historiques en
France s’intitule Évolution de l’humanité (lancée en 1920 par Henri Berr, reprise et prolongée
aujourd’hui chez Albin Michel). Quant à la « mutation », voir ma tentative signalée dans la note 1, ainsi
que sa place dans la polémique évoquée dans la note 2. Les graves faiblesses des tentatives de
transposition aux faits sociaux des modèles biologiques d’évolution ont été clairement soulignées par
Alain Testart (2011).

[8] On ne peut exclure que l’échec du « moteur à trois temps » de Braudel (pour reprendre la métaphore
moqueuse d’Alain Guerreau) ait bloqué la réflexion historienne sur les échelles du changement. La
seule exception que je connaisse à cela est celle des travaux de Bernard Lepetit (1993, 1996). Il semble
que le décès prématuré de Lepetit ait conduit à l’abandon d’une problématique par laquelle, semble-t-il,
les historiens ne se sentaient guère concernés : le contraste est saisissant avec l’introduction et la
contribution de Jacques Revel, principal organisateur de la table ronde sur les Jeux d’échelles, qui
n’aborde que le problème de l’échelle spatiale de l’objet à travers la métaphore de la focale
photographique. En revanche, cette problématique est très présente chez l’anthropologue Alban Bensa
(1996) — et j’observe que les seuls membres du Groupe DULAC à avoir abordé (sauf erreur) le
problème des « échelles temporelles » au cours des journées de travail de 2011 et 2012 sont des
géographes. Ceci ne veut évidemment pas dire que les historiens dudit groupe sont insensibles à la
temporalité, mais j’observe avec amusement que c’est précisément à partir de la géographie, par
transfert, que se construit la question de la temporalité. Bref, tout se passe comme si les historiens
« étroits » (c’est-à-dire ne fréquentant pas sérieusement les autres disciplines — sinon pour les
cannibaliser au lieu de tenter de comprendre les modalités de production de leur savoir) étaient — sinon
incapables de réflexion, du moins inconscients de la vacuité de l’outillage temporel qu’ils utilisent.

[9] Le temps n’a évidemment en soi aucune pente, mais dans la mesure où il est usuellement conçu en
terme d’écoulement, les « hautes époques » sont par conséquent antérieures aux « basses époques »
(voir l’exemple donné pour le Moyen Âge). Donc le temps « descend » — et d’ailleurs on ne manque
pas d’exemples de procédures imaginaires par lesquelles on prétend « remonter le temps », de la
science-fiction à une certaine idée (erronée) de l’histoire… Quant à la pente documentaire, elle
« monte » progressivement, à la fois en volume et en diversité.

[10] Voir l’exemple récent du volume Langue et histoire (2011), dans lequel la linguiste Christiane
Marchello-Nizia se penche sur le sens du changement qui affecte les usages des démonstratifs moyen-
français cil et cist, tandis que les historiens (médiévistes ou non) se préoccupent fondamentalement des
substantifs.

[11] C’est sur la base d’un tel changement documentaire (la notice développée vers 1060 au lieu de la
charte-notice auparavant, mais aussi les premiers cartulaires) que la « révolution féodale » a pu être
récusée au profit d’une « révélation féodale » par Dominique Barthélemy (1993, p. 28-64, voir aussi
supra, note 2).

[12] Comme la substitution du syntagme « bourgeois de Paris » à celui de « bourgeois du roi » vers
1200, sur laquelle j’ai bâti une partie de ma démonstration dans Morsel 2000b.

[13] Il ne s’agit pas d’une référence psychologiste à l’inconscience individuelle (par exemple, à
l’arrière-plan de la démarche indiciaire développée à la fin du 19e siècle par l’historien d’art Giovani
Morelli, présenté par Carlo Ginzburg (1980) et dont la finalité est de repérer les lapsus figurationis
permettant de distinguer tel peintre des autres), mais à la « non-conscience des faits sociaux » sur
laquelle divers sociologues ont attiré l’attention (voir en première approche Bourdieu, Chamboredon et
Passeron 1973, p. 29-34) : bref, ce qui se lit (ou plus exactement, ce qu’on prétend lire) entre les lignes,



- 42 / 60 -

c’est moins l’individu que la société.

[14] L’analogie que je fais ici avec l’archéologie n’est pas innocente car ce qui me semble essentiel ici
(vu « de l’extérieur », en tant qu’historien), c’est précisément que le discours en terme de rupture n’y
joue qu’un rôle marginal (surtout depuis que la vision étroitement stratigraphique — le « paradigme du
palimpseste » — a été abandonnée au profit d’une prise en compte, à côté de l’effacement de l’ancien
par le nouveau, des phénomènes de réactivation, de rémanence, de résilience, ou encore de translation
(voir notamment Chouquer 2000, puis Olivier 2008)). C’est de cette manière — à cause de l’échelle
temporelle du raisonnement archéologique — que j’aurais par conséquent tendance à recevoir
l’injonction faite par Alain Guerreau aux médiévistes de se tourner vers l’archéologie (2001, p. 141 sq.).

[15] C’est ce à quoi se restreignait la mention du « multi-scalaire » faite supra, note 1.

[16] Voir à ce propos les critiques de Bernard Lepetit (1996), y compris à l’endroit de la microstoria à
laquelle il reproche de n’avoir pas pris au sérieux l’articulation des échelles temporelles (au profit d’un
emboîtement implicite).

[17] Sauf erreur, l’expression a été forgée par Jacques Le Goff (1978), mais n’a longtemps pas eu
d’écho me semble-t-il. Elle est reprise à propos de l’Italie par Jean-Claude Maire-Vigueur (1995) et
appliquée par Pierre Chastang (2008, p. 262) à l’Angleterre étudiée par Michael Clanchy (1979) ;
présentant cet ouvrage, Jean-Philippe Genet avait quant à lui qualifié la situation considérée de
« révolution culturelle » (Genet 1981).

[18] Il s’agit là d’une constante des premiers travaux sur la literacy (« culture de l’écrit ») médiévale,
liée à une conception de la modernité (Morsel 2010, p. 14-15). Cette tendance se prolonge actuellement
sous la forme de multiples travaux conduits sur le thème du « gouvernement par l’écrit ».

[19] Pour la période carolingienne, voir notamment McKitterick 1990. Pour ce qui est de Michael
Clanchy, il s’est livré à une autocritique lors d’une conférence donnée à l’École des Chartes le 13
décembre 2000, dont une partie de la teneur est rapportée par François Menant (2006, p. 36), à quoi il
faudrait ajouter que Clanchy a notamment remis en cause la corrélation qu’il établissait initialement
entre l’usage de l’écriture et la méfiance chez les gouvernants.

[20] Dans le cadre du programme de recherches lancé en 2003 au sein du Laboratoire de Médiévistique
Occidentale de Paris (LAMOP – Paris 1) et intitulé « La formation médiévale des communautés
d’habitants », dont les travaux peuvent être suivis sur le site Internet du LAMOP.

[21] L’usage que je viens de faire expressément de la tripartition religion/économie/politique n’est pas
dû au hasard : il veut suggérer une structure argumentative plaquée sur le phénomène à étudier,
désarticulant ainsi sa dynamique interne. La dénonciation de cette trinité historienne a été faite par Alain
Guerreau en tant qu’elle sous-tend une « fracture conceptuelle » qui se forme entre 1750 et 1850 et
brouille tout le système de représentations antérieur (Guerreau 1990 ainsi que 2001, p. 23-39).

[22] Une bonne théorie explicative doit permettre non seulement de rendre compte de l’évolution
d’ensemble, mais aussi des cas où ça ne marche apparemment pas, c’est-à-dire du principe de variation.
Cela revient tout simplement à prendre au sérieux la seconde partie de la définition de l’histoire donnée
par Marc Bloch (1937, p. 8 : « L’Histoire est la science d’un changement et, à bien des égards, une
science des différences ») : non seulement la différence dans le temps (le changement), mais aussi la
différence dans l’espace. L’idée que les différences entre lieux ont un sens systémique a été soulignée
tant par Alain Guerreau, sous la forme du « développement inégal » (1988) comme de la
« particularisation structurelle […] comme méthode “douce” de fixation des hommes » (1996,
p. 91-92), que par Chris Wickham lorsqu’il s’interroge non pas sur l’idéal-type de la commune rurale
italienne, mais sur les causes des variations entre diverses communes de la région de Lucques, qu’il
conçoit comme un ensemble structurel de facteurs — ce qu’il appelle « matrice explicative » — dont la

http://lamop.univ-paris1.fr/spip.php?rubrique68


- 43 / 60 -

combinatoire a les effets kaléidoscopiques dans lesquels se perdent les historiens tout autant que dans
les idéal-types institutionnels (2001, notamment p. 7 et p. 259-260).

[23] Tout ceci a déjà été souligné par Bernard Lepetit (1996, notamment p. 91-93).

[24] Ce terme n’implique en rien que la communauté villageoise doive être considérée comme une
forme-modèle médiévale qui aurait ensuite été imitée en ville, ni non plus qu’elle ait été l’origine de la
forme communautaire urbaine (qui serait, par exemple, la complexification de la forme villageoise
primitive), mais comme un moyen de connaissance — en l’occurrence de nature analogique comme l’a
bien montré Giorgio Agamben (2008). La communauté villageoise doit ainsi permettre de rendre
intelligible divers phénomènes dont tant l’existence (du moins pour certains) que l’articulation
d’ensemble me semblent avoir été jusqu’à présent négligés, à partir de quoi la forme communautaire
urbaine pourra être à son tour interrogée (ce qui ne signifie en rien « interprétée »).

[25] Cette approche, désormais évidente pour une bonne partie des géographes à la suite, en France, des
travaux de Jacques Lévy, Christian Grataloup et Michel Lussault, ne va pas totalement de soi chez les
historiens, qu’il faut encore souvent convaincre du caractère social et non pas naturel de l’espace (voir
Morsel 2005, ainsi que SHMES 2007 — dont le titre « constructionniste » ne doit pas tromper dans la
mesure où la dimension (socialement) construite de l’espace médiéval est finalement peu abordée ; voir
le compte-rendu critique de Benoît Cursente (2008). Serait ainsi encore « normale » aujourd’hui une
affirmation comme celle selon laquelle « le territoire de la ville, en général, se qualifie aisément comme
espace social, parce que créé par l’enceinte bâtie qui le limite matériellement » (Roux 1995, p. 129) :
l’espace social n’est ici que le résultat d’une procédure de découpage humain (sous-entendu : artificiel)
de l’espace (sous-entendu : naturel)… Ceci n’est bien sûr pas propre à la France, comme le montre
l’approche « naïve » de l’espace dans les travaux de médiévistes germanophones qui se sont multipliés
depuis les années 1990 sur « les représentations de l’espace » (Marchal 1996, Aertsen et Speer 1998,
Moraw 2002), ou encore la notice « Espace urbain » dans laquelle Bernd Fuhrmann consacre une bonne
partie de son introduction à expliquer que « “la” ville médiévale […] n’a à proprement parler pas
existé » (2008, p. 256) — mais aucun mot à la justification du concept d’« espace », comme si chacun
savait évidemment de quoi il retourne… Il y a donc assimilation implicite de « la ville » à « l’espace
urbain » — loin des réflexions que propose ici-même Hélène Noizet.

[26] La restriction conceptuelle au « lieu » n’est pas anodine : d’une part, elle correspond au fait que la
spatialité médiévale est conçue sous l’unique espèce des lieux (loci) et des déplacements entre loci (voir
notamment Guerreau 1996 et 2002, ainsi que Méhu 2007), mais par ailleurs, il est clair que la définition
donnée par Jacques Lévy (2003) du lieu en tant qu’« espace dans lequel la distance n’est pas
pertinente » et espace des « interactions au contact » est parfaitement compatible avec la définition de la
communauté d’installés par rapport au « lieu » puisque celle-ci est désormais pensée sur le mode du
voisinage en tant que coprésence (dans une perspective naïve d’histoire des idées, on pourrait d’ailleurs
imaginer que c’est l’assimilation du locus à la communauté d’installés qui a rendu possible la
conception du « lieu » comme mode d’annulation de la distance…).

[27] Sur ces problèmes de datation des formes de paysage, voir à propos de l’openfield la thèse de
Samuel Leturcq (2001). Présentation récente et commode des divers problèmes évoqués : Zadora-Rio
2010.

[28] La métaphore ici employée de l’« enracinement » se justifie du fait qu’elle correspond précisément
à un nouveau discours social, qu’expriment bien les notions de « souche », Stamm, etc., et surtout la
représentation de l’arbre généalogique, qui ne semble pas antérieure au 12e siècle (voir Klapisch-Zuber
2000, p. 112-117).

[29] Voir notamment Teuteberg 1985, p. 1 : « La satisfaction du besoin quotidien d’habiter, c’est-à-dire
d’un espace d’habitation bon marché, suffisant et en même temps hygiénique, fait partie au même titre
que l’assurance de la nourriture et du vêtement, des plus anciens phénomènes de l’humanité. L’habiter

http://www.espacestemps.net/articles/la-ville-au-moyen-age-et-a-lepoque-moderne/


- 44 / 60 -

peut être compté parmi les “phénomènes sociaux totaux” (Marcel Mauss) qui apparaissent en tous lieux
et en tous temps et qui sont directement ou indirectement liés à tous les autres domaines de la vie des
humains. L’hébergement (das Hausen) est une conditio humana et constitue une constante
anthropologique fondamentale. Face à ces états de fait connus depuis longtemps, on ne peut que
s’étonner d’emblée du fait que nous manquions jusqu’à présent aussi bien d’une théorie générale que
d’une histoire générale de l’habiter » (traduction faite par mes soins) — et le titre même d’Homo
habitans signale à quel point on navigue dans la représentation d’une constante anthropologique. On ne
peut cependant pas exclure qu’en Allemagne, cette conception essentialiste ait été nourrie et/ou
légitimée par l’ontologie heideggérienne : Heidegger a en effet fait de l’« habiter » des êtres humains le
parallèle du « vivre » des êtres vivants : leur manière d’être au monde, en tant qu’être-au-monde qui est
le propre de l’homme (« Habiter est le trait fondamental de l’Être (Sein) en conformité duquel les
mortels sont », Heidegger 1958, p. 192). En France, l’élaboration d’une théorie proprement
géographique de l’habiter à partir des écrits heideggériens a été tentée par André-Frédéric Hoyaux
(2002, 2003). Sur les positions heideggériennes quant à l’habiter et les possibilités d’« habiter le Monde
de manière non heideggérienne », voir notamment Lévy 2012.

[30] Il n’est pas exclu que ce soit en allemand que ce champ lexical ait été le plus productif, avec les
termes de localisation seigneuriale ou paysanne sitzen et besitzen et tous les composés de -sasse pour
désigner les dépendants et sujets. Beate Schuster utilise déjà le terme « die Seßhaften » (littéralement
« les installés ») pour désigner les habitants permanents (et notamment les bourgeois) de Constance
(Schuster 1996, par exemple p. 12, p. 146-147), sans cependant en construire le concept.

[31] Cette interdépendance productive ne doit pas être réduite à une simple dimension technique ou
juridico-économique : elle constitue, semble-t-il, un écart très significatif par rapport à ce qui s’observe
dans le système domanial antérieur, où l’unité de base (le manse) devait assurer sur les terres du maître,
quel que soit le nombre de foyers qui l’exploitaient, un ensemble de travaux lourds (environ la moitié de
la semaine) avec leurs propres équipements (hommes, animaux, outils — d’où l’absence de toute
mention d’outils sur les inventaires des biens agricoles du maître : Devroey 2003, p. 99-101, p. 119-122,
p. 125), ce qui signifie que le manse était nécessairement une tenure toute équipée, excluant une telle
interdépendance. Sur ces changements, voir Demade (2004, p. 352-353), qui signale également combien
le caractère « anormal » des corvées légitime non seulement par contrecoup le rapport de domination
seigneurs/dépendants fondé sur le versement des redevances, mais aussi le rapport de dépendance
interne à la communauté et fondé sur le travail rémunéré (ibid., p. 356-357, p. 361).

[32] Sur les cimetières en rangées du haut Moyen Âge, les analyses paléoanatomiques (odontologie) et
paléogénétiques (ADN mitochondriale) semblent pouvoir permettre de repérer le caractère structurant
des liens de parenté, comme dans le cas du cimetière de Weingarten en Allemagne (Bade-Wurtemberg)
étudié par Julia Gerstenberger (2002), qui confirme non seulement diverses interprétations de Heiko
Steuer (1982), mais surtout montre bien, étant donné l’implantation de ces cimetières, l’absence de lien
entre l’organisation parentélaire qui se manifeste dans les cimetières et l’organisation de l’espace habité.
Il convient toutefois d’être prudent avec les résultats paléogénétiques ici mentionnés pour des raisons
méthodologiques. Il s’avère en effet que de tels échantillons soumis à l’analyse sont extrêmement
sensibles à la contamination par l’ADN des fouilleurs eux-mêmes (voir à ce propos Deguilloux 2010),
ce qui signifie que la validité des résultats est proportionnelle à la celle des mesures de prévention d’une
telle contamination — sur lesquelles le travail de Julia Gerstenberger ne dit rien, mais dont on peut
douter dans la mesure où les analyses portent sur un matériau collecté lors de fouilles déjà anciennes.

[33] L’organisation spatiale tend par conséquent à l’emporter sur l’organisation parentale, comme le
suggérait déjà la mise en place d’une anthroponymie spatialisée (voir les travaux susmentionnés) : la
transmission héréditaire d’anthroponymes toponymiques (particulièrement nette dans l’aristocratie,
mais sans exclusivité) signale la transmission héréditaire d’une appartenance spatiale. La forme la plus
remarquable en est la mise en place d’un discours lignager (qui n’est pas la révélation d’une structure
lignagère stricto sensu, inconnue en Europe) sous la forme de ce qu’Alain Guerreau-Jalabert désigne
comme « topolignée » (1994, p. 314), dans lequel la logique d’appropriation spatiale s’impose à



- 45 / 60 -

l’organisation parentale. Voir aussi plus loin le problème de l’articulation du parental et du spatial à
travers le cas de la paroisse.

[34] Sur ce principe d’appropriation seigneuriale des terres effectuée par l’intermédiaire des tenanciers
et du versement des redevances et sur les transformations du servage en Occident aux 12e-13e siècles
(dans le sens d’une fixation spatiale), voir Morsel 2004b, p. 173-174, p. 201-202. J’insiste sur le fait que
l’enjeu est ici celui de l’appropriation des terres au moyen d’une procédure à la fois symbolique (car
visible et répétitive) et matérielle (la remise des redevances, quérables ou portables). Julien Demade
(2007) estime cependant que la domination seigneuriale ne se réduit pas à cela (comme si les seigneurs
n’étaient que des sortes de propriétaires rentiers) : il insiste ainsi sur la transformation des contraintes
temporelles agraires (récoltes et vendanges en août-septembre) en une temporalité au profit des
seigneurs à l’aide du calendrier des redevances, qui permet à ceux-ci de survaloriser de manière
invisible les volumes qu’ils ont reçus, selon un principe de conversion de la valeur d’usage en valeur
marchande supérieure, comparable, dans son invisibilité structurelle, à celui de la plus-value capitaliste
— mais fondé sur une tout autre logique institutionnelle (absence du Marché, de l’État, de la
propriété…).

[35] Sur la place fondamentale de la vaine pâture dans la constitution de l’espace communautaire, voir
Assier-Andrieu 1986, p. 351-354. Sur la chasse, voir les observations cruciales de Guerreau 1999, 2000.
C’est à mon sens exactement la même logique qui se trouve à l’arrière-plan d’une part des conflits
pastoraux entre communautés, d’autre part du développement des colombiers (Morsel 1997,
p. 282-285).

[36] Pour reprendre les notions (et la corrélation respective d’exo- ou d’endorégulation de la mobilité
avec la soumission ou la puissance sociales) élaborées par la « géographie structurale » canadienne,
notamment Gilles Ritchot et Gaëtan Desmarais ; voir la présentation synthétique de ce dernier
(Desmarais 2001) et infra, note 64.

[37] La définition d’un calendrier des redevances semble en effet être un phénomène tardif et,
précisément, pas antérieur au 11e siècle : Kuchenbuch (1997, p. 138, note 47) signale ainsi le passage
d’un système de redevances annuelles à l’époque carolingienne à une combinaison d’exigences
mensuelles et d’exigences fixées à certains jours de fête (ca. 850-1050), puis à un cycle de redevances
étalé sur l’année et fixé à certains jours.

[38] Le caractère central du transitus correspond bien au fait que l’espace féodo-ecclésial est
exclusivement pensé sous l’espèce du « passage », le locus étant un point de passage non seulement
spatial, mais aussi temporel (on va le voir) et matériel (point de transfert) — bref une sorte
d’« échangeur », métaphore qui ne devrait cependant pas faire oublier le caractère primordial du locus,
censé engendrer le déplacement, le chemin, l’échange. On ne manquera alors pas d’observer le
remarquable parallélisme entre la conception de l’espace sous l’espèce des points de passage obligés
(qui engendrent cet espace) et celle du temps chrétien telle que l’ont définie la théologie et la liturgie.
Qu’il s’agisse du temps global, saint Augustin (Confessions, livre XI) explique que le passé et le futur
n’existent que dans le/par rapport au/grâce au présent (moment d’actualisation du passé par la mémoire,
et du futur par la prévoyance d’une fin déjà annoncée), qui n’est lui-même qu’un pur point de passage
(le double paradigme de ce temps féodal tout entier tendu vers un moment de réalisation du rapport
dominus/homo est celui d’une part, du temps de la Création, inéluctablement tendu vers la Parousie et le
Jugement Dernier, et d’autre part celui de la vie humaine, tout entière tendue vers la mort – dont la date
précise est d’ailleurs souvent indiquée, à l’opposé de la date de naissance, ou de baptême, ou de
conversion, pour en rester aux moments clés de la vie du chrétien). Qu’il s’agisse des obligations
liturgiques collectives, « le dimanche » fonctionne comme pôle de la semaine et « à Pâques » fonctionne
comme pôle de l’année — même dans les régions où le début de l’année civile est fixée à la Nativité
(Noël), à la Circoncision (1er janvier) ou à l’Annonciation (25 mars), parce que Pâques reste toujours
l’apogée des célébrations chrétiennes (ainsi, à Nuremberg, si le changement de millésime s’opère bien à
Noël comme dans l’essentiel de l’Empire, c’est à Pâques que se produit chaque année la constitution du



- 46 / 60 -

nouveau Conseil, c’est-à-dire de l’instance civile primordiale, ce qui montre bien que Pâques l’emporte
sur Noël), parce que le sacrifice du Christ et sa résurrection sont plus importants que sa naissance — on
n’aura d’ailleurs garde d’oublier que le dimanche est lui-même survalorisé parce qu’il est le jour de la
résurrection du Christ. Par conséquent, l’espace et le temps sont tous deux caractérisés par une structure
ponctuelle, multipolaire, avec des lieux et des moments où l’on ne peut pas ne pas être présent pour y
approcher le S/seigneur, cette présence obligatoire (dans l’espace et le temps) engendrant le mouvement
par lequel se constitue la distance (lat. spatium) et la durée (lat. spatium aussi !).

[39] La concurrence des polarités qui engendre la disqualification comme « superstition » apparaît très
bien dans l’incipit d’un sermon du Dominicain Étienne de Bourbon contre le culte rendu au saint lévrier
Guinefort, vers 1250 : « Deo contumeliose sunt supersticiones que divinos honores demonibus
attribuunt, vel alicui alteri creature, ut facit idolatria, et ut faciunt misere mulieres sortilege que
salutem petunt adorando sambucas vel offerendo eis, contemnendo ecclesias vel sanctorum reliquias,
portando ibi pueros suos vel ad formicarios vel ad res alias, ad sanitatem consequendam » (Étienne de
Bourbon, Tractatus de diversis materiis predicabilibus, éd. in Schmitt 1979, p. 12 ; 2e éd. 2004, p. 13
— c’est moi qui souligne). C’est aussi clairement le cas lors de la « grande affluence » (maximus
concursus, großer zulauf) provoquée en 1476 dans le village franconien de Niklashausen par la
prédication du tambourinaire Hans Beheim, qui finit sur le bûcher : on lui reproche entre autres d’avoir
prêché que l’obtention de la grâce n’est pas conditionnée par l’entrée dans l’église de Niklashausen en
raison de sa trop petite taille (« welchs mensch nyt in die kirch kommen kan, alß dan die cleyn ist, nichts
destmynder erlange er die gnade »), ce qui à la fois réduit l’église à une simple enveloppe physique et
signale son caractère non indispensable mais seulement pratique pour l’obtention de la grâce. D’ailleurs,
la gravure sur bois qui illustre cet épisode dans le Liber chronicarum de Hartmann Schedel (1493)
comme dans sa version allemande contemporaine (la Weltchronik) représente Beheim en train de
prêcher à la fenêtre d’une maison qui fait face à l’église — et l’on peut se demander si la qualification
ultérieure, à partir de ca. 1490, du tambourinaire comme berger n’est pas un moyen d’accentuer encore
son caractère « parapastoral » (l’ensemble du dossier documentaire est rassemblé dans Arnold 1980).

[40] Voir, par exemple, dans le registre de visite pastorale d’Eichstätt en 1480, Diözesanarchiv
Eichstätt, B 230, f° 21v : « Dicit quod Ulricus Proll de Meinsperg suspicatur quod sit incantator, nam
dicat incantationes ‘fur das gicht’ et concursus fiat ad eum tam a maribus quam a feminis patientibus
diversas infirmitates ».

[41] Cette itérativité permet à la fois de rendre compte de la non-circularité du temps chrétien (qui se
traduit ne serait-ce que par le fait que des deux hypostases temporelles de l’Antiquité tardive, Aiôn, le
temps circulaire et immuable, et Chronos, le temps linéaire et fuyant — voir Belayche 1984 —, seul le
chronos a été conservé comme référent alors que l’aiôn a été abandonné), que l’on rattache
classiquement à l’Incarnation et à la tension vers la Parousie (voir supra, note 37), et de l’idée
corrélative selon laquelle, depuis l’Incarnation, tout ce qui a lieu (avoir lieu !) ne peut être que la
réitération d’une manière ou d’une autre de choses qui se sont déjà produites, ce qui fait donc de la
Bible une matrice narrative permanente (voir sur ce point Boureau 1993). Par conséquent, la répétitivité
sur Terre est une figure de la soumission des hommes à la temporalité de la Rédemption, consécutive au
péché originel et qui correspond à la reconnaissance par l’homo de son vrai dominus — et à l’inverse, la
variabilité temporelle (dont la date de Pâques constitue le paradigme) signale le dominus, tout comme la
variabilité de sa localisation (dont le paradigme est la quête de dieu sous la forme « officielle » de la
croisade ou, « littéraire », de la quête du Graal, de l’errance chevaleresque).

[42] En France, les historiens se sont notamment focalisés sur une lecture littérale de l’aigre remarque
de Guibert de Nogent (1981, p. 320), vers 1120, à propos de la « commune » de Laon : « communio
autem novum ac pessimum nomen ». Or communio n’est alors ni un terme nouveau ni, pour un clerc, un
terme détestable en tant que tel. Ce qui est ici en jeu est donc non pas le mot (Guibert ne parle d’ailleurs
pas de verbum ou de vocabulum), mais le sens du « nom », de la dénomination — ce que le nom
communio est désormais censé désigner, un sens nouveau. Guibert oppose ainsi deux formes de
communio : la communion des chrétiens (autour du corps du Christ et donc du prêtre) et ce que j’appelle



- 47 / 60 -

ici « communauté d’installés ».

[43] L’organisation spatiale tend par conséquent à l’emporter sur l’organisation parentale, comme l’a
souligné en premier lieu Anita Guerreau-Jalabert (1989, p. 92, 1990). Cet ordre de détermination est
l’inverse de ce qu’on peut observer dans diverses sociétés « villageoises » extra-européennes : le
« village » bororo rendu célèbre par l’analyse structurale qu’en a fait Claude Lévi-Strauss (1955,
p. 274-277, 1974, p. 140-143), en est une illustration claire, avec sa structuration spatiale
rigoureusement déterminée par la structure parentale ; les positions dans l’espace « villageois » y sont
ainsi des émanations des rapports de parenté, au point que le village soit moins pensable comme une
structure spatiale que comme une structure parentale.

[44] Sur la législation conciliaire mérovingienne, voir Mikat 1994. Sur la réglementation à l’époque
carolingienne, voir Toubert 1977. Sur le durcissement grégorien, voir entre autres Legendre 1988.

[45] La coextensivité est au cœur du modèle de l’« encellulement » (encadrement des hommes dans une
cellule à la fois paroissiale et seigneuriale) construit par Robert Fossier (1982). Cette idée est clairement
entretenue, en France, par le fait que les limites communales actuelles dérivent largement des limites
paroissiales du 18e siècle (voir Zadora-Rio 2008), tandis qu’en Allemagne, c’est le même mot
(Gemeinde) qui désigne tant la paroisse que la commune. J’observe par ailleurs que la dimension
« pseudo-parentale » de la paroisse initiale se retrouvait encore, il y a quelques décennies, dans le cadre
communal qui lui a succédé, comme en témoignent les innombrables monuments aux morts qui, en
France (mais on en rencontre aussi en Allemagne, en Espagne, au Portugal — pour me limiter aux pays
pour lesquels j’ai vérifié la chose), commémorent les « enfants » ou les « fils » (y compris en breton :
bugale, par exemple à Plogoff ou Plouguerneau) de la commune morts pour la patrie.

[46] Sur les transformations du système paroissial au Moyen Âge, voir Iogna-Prat et Zadora-Rio 2005
(notamment Lauwers 2005b, qui rejette le scénario de la subdivision de macro-paroisses originelles en
tant qu’il repose implicitement sur l’existence dès le haut Moyen Âge de territoires paroissiaux dont
seul aurait changé la taille du maillage, alors que la démultiplication des églises et des ressorts
paroissiaux correspond bien plutôt à une transformation des rapports socio-spatiaux), à compléter par
Leturcq 2010 et Pichot 2010.

[47] Un exemple entre mille, celui du dossier du démembrement de la paroisse de Burgsinn en
1411-1413, dont sont détachés la ville de Rieneck en 1411 (Staatsarchiv Würzburg, WU 2/37) et les
villages de Mittelsinn et Obersinn en 1413 (Staatsarchiv Würzburg, WU 18/135). Outre que d’autres
villages restent dépendants de la paroisse de Burgsinn (Wohnrod et Schaippach), le fait que Mittelsinn
et Obersinn forment une seule et même paroisse dépendant de l’église de Mittelsinn montre bien qu’il
n’existe pas encore de coïncidence entre village et paroisse. Je précise qu’aucun de ces actes de
détachement de paroisses ne donne lieu à la moindre délimitation des entités séparées, dont les
seigneurs collateurs restent les mêmes que de la paroisse de Burgsinn. Le démembrement est d’ailleurs
pensé non pas comme subdivision, mais comme engendrement spirituel, l’église de Burgsinn devenant
« mère » (ecclesia matrix) et les deux nouvelles églises ses « filles » (ecclesiæ filiales), avec
l’organisation chaque année, le jour de la dédicace de l’église de Burgsinn et lors des Rogations, d’un
pèlerinage depuis les églises-filles jusqu’à l’église-mère.

[48] Leturcq 2010, où ce phénomène est repéré (sans prétention à l’exhaustivité) dans le Maine, en
Touraine, en Beauce et en Sologne, ainsi que dans l’Autunois, le Nivernais, la Lozère.

[49] Sur l’importance de ce canon, voir notamment Bériou 1983.

[50] Qui plus est en l’absence de tout confessionnal avant le 16e siècle : la confession auriculaire est une
confession au vu et au su de tous, ce qui renforce d’autant, par contraste, l’importance de l’entretien du
secret du contenu, qui lie pécheur et curé.



- 48 / 60 -

[51] Ce qui est ici en jeu n’est évidemment pas la valorisation de la confession en tant que telle, qu’on
rattachera aisément à l’entreprise de contrôle pastoral (« faire croire »), mais ce contrôle des âmes aurait
pu être effectué de diverses autres manières (chaque fidèle pouvant être tenu d’aller, par exemple en
procession, chaque année à date fixe au siège épiscopal ou archidiaconal pour se confesser…). De
même, le secret de la confession aurait pu être pensé par rapport aux seuls laïcs et le curé être tenu de
faire un rapport régulier à l’évêque, ce qui serait logique dans notre optique du contrôle social, pensé
sur le mode policier. Ce qui est donc ici en jeu, c’est l’insistance sur la confession paroissiale en tant
que moyen de construire socialement un lien interpersonnel unique entre chaque curé et chaque fidèle.

[52] Je n’oppose donc pas « personnel » à « matériel » : le rapport entre fidèle et curé est tout autant
personnel/abstrait (confession, assistance à la messe, etc.) que matériel/concret (verser une portion — en
général très faible — de la dîme et surtout le casuel, directement lié à l’activité liturgique du prêtre et
donc au rapport curé/fidèles). Sur l’enjeu socio-spatial de la dîme, voir Lauwers 2012.

[53] Dans le cas de la paroisse chrétienne, il importe de rappeler que l’excommunication privait le
défunt d’une sépulture au cimetière (le canon 21 de Latran IV le rappelle expressément : s’il ne se
confesse et communie une fois l’an, le chrétien et vivens ab ingressu ecclesiæ arceatur et moriens
christiana careat sepultura), ce qui pourrait être vu comme une forme indirecte d’exclusion de la
communauté — mais justement, ce n’est qu’une forme indirecte.

[54] La tendance fondamentale a été la progressive sacralisation (c’est-à-dire la cléricalisation) des
cimetières, mis hors de portée directe des habitants et dont l’accès est construit comme homologique à
l’accès à l’église (voir d’ailleurs le rapport direct entre l’accès à l’église et la sépulture chrétienne établi
par le canon 21 du concile de Latran IV cité à la note précédente) : voir Guerreau 2002 et Lauwers
1999, 2005a.

[55] Voir l’exemple cité supra, note 46. Roux signale qu’à l’inverse des limites de censives, « les débats
et enjeux que leurs délimitations [= des paroisses] ont suscités n’ont guère marqué les sources
documentaires qui nous restent » (1995, p. 130). On voit mal pourquoi la conservation des actes, qui
plus est massivement d’origine ecclésiastique, aurait éliminé différentiellement le problème des limites
des paroisses — et l’on doit donc plus vraisemblablement concevoir que « les débats et enjeux » sont
supposés par les historiens (qui donc « inventeraient » un mutisme documentaire), mais ne se posaient
pas nécessairement aux médiévaux… C’est également le résultat auquel parviennent Fuhrmann (1996,
p. 181-189) pour la fin du Moyen Âge en Allemagne, et Laliena Corbera (1987, p. 163) en Aragon. Le
mode « normal » de création d’une nouvelle paroisse est l’engendrement spirituel (création d’une
paroisse à partir d’une autre, sans changement de patron « laïque », avec définition de devoirs annuels
des membres de la paroisse-fille envers la paroisse-mère, et sans délimitation), comme on l’a vu dans le
cas de Burgsinn ; il n’y a délimitation des paroisses que lorsqu’il y a démembrement d’une ancienne
paroisse par subdivision avec attribution du droit de collation à un nouveau seigneur — impliquant donc
une répartition précise des droits de seigneurs distincts sur les paroisses. Ce sont par conséquent les
droits seigneuriaux qui sont ainsi délimités et non pas la paroisse. L’exemple languedocien étudié par
Monique Bourin (2004) va dans le même sens, puisqu’il montre que la concurrence entre communautés
d’habitants n’aboutit pas au démembrement dès lors qu’il n’y a qu’un seul collateur.

[56] Il conviendrait de prendre ici en considération le phénomène des fabriques (ou œuvres), composées
de paroissiens élus (fabriciens ou marguilliers en général, « beaux-pères » [vittrici] à Eichstätt, etc.)
chargés de l’entretien des bâtiments paroissiens à l’aide d’un revenu constitué notamment par des
donations pieuses : d’abord pour déplorer la mauvaise connaissance que nous en avons encore, alors
qu’il semble s’agir d’une ingérence manifeste des laïcs dans les affaires paroissiales. Il faudrait
cependant vérifier dans quelle mesure son activité n’était pas conçue comme l’entretien de l’enveloppe
de l’église, pensée comme une enveloppe charnelle (tandis que l’espace à partir de la paroi intérieure
était spiritualisé par diverses pratiques liturgiques, à commencer par la consécration), reconduisant ainsi
une répartition des tâches entre spirituel et charnel — mais j’y verrais aussi et surtout une modalité par
laquelle l’église paroissiale matérielle pouvait être conçue par chaque paroissien comme « son » église,



- 49 / 60 -

élément central de l’adhésion au pôle (visible) de la communauté.

[57] La Somme du frère Alexandre (Somme attribuée au franciscain Alexandre de Halès) applique ainsi
le terme communio à la cité, définie par la « cohabitation », mais cette communio-là est qualifiée de
corporalis sive vocalis (Anita Guerreau-Jalabert m’a d’ailleurs suggéré — et je l’en remercie
vivement — que vocalis a pu être noté par erreur à la place de localis, ce qui impliquerait de vérifier les
principaux manuscrits), par opposition à la communion spirituelle, sacramentelle et de table :
« multiplex est communio […]. Est enim communio spiritualis, quae est in consensu vero vel
interpretativo […]. Est iterum communio in sacramentis […]. Est iterum communio fidelium in cibo et
potu et huiusmodi […]. Est iterum communio corporalis sive vocalis, sicut est cohabitationis in eadem
civitate » (Alexander de Hales 1930, p. 759).

[58] Ceci ne vaut que pour la période médiévale (au sens académique du terme), car j’aurais tendance à
corréler le recouvrement progressif de la communauté d’installés et de l’ensemble paroissial avec les
efforts d’organisation étatique moderne, qui s’appuie massivement sur la technostructure cléricale pour
faciliter le repérage des populations rurales à des fins fiscales et militaires (les villes se chargeant elles-
mêmes de dresser régulièrement des listes)…

[59] Dans un acte de 1092 copié dans le cartulaire de l’abbaye de Lérins (AD Alpes Maritimes, H 10,
n° 169, f° 78v-81v) sur lequel Michel Lauwers a attiré l’attention, on voit un ensemble de près de 200
« habitants du bourg enclos de Saorge » (abitatores castro vel burgo Saurgio), nommément cités (2/3
d’hommes puis 1/3 de femmes, tous identifiés par leur filiation ou, pour les femmes, par leur mariage,
leur filiation ou leur maternité — en tout cas par rapport à un homme), donner à l’abbaye, pour le salut
de leur âme, celle de leurs pères et mères et de leurs parents, l’église Sainte-Marie située dans le locus
vel territorium de Saorge. Contre la tentation d’y voir une manifestation (précoce) d’une communauté
paroissiale joue, d’une part, l’énumération des noms (au lieu d’une mention générique comme « les
paroissiens de Saorge », l’énumération nominale étant suivie du générique « et les autres habitants du
bourg enclos de Saorge »), qui manifeste clairement le caractère personnalisé du lien à l’église (même si
la mention nominale est un moyen exprès d’être associé à l’acte pieux de la donation, il n’en reste pas
moins que cela renvoie au personnalisme du Salut) ; d’autre part, cette liste mentionne nettement les
mentions de parenté, dont on sait qu’elles disparaissent ensuite dans les modalités d’identification des
personnes (voir les travaux d’anthroponymie historique sus-mentionnés), ainsi que la « loi de
naissance », ici romaine (ex nacione nostra lege romana), des donateurs — on est donc encore dans la
perspective de la « personnalité des lois » du haut Moyen Âge.

[60] La mobilité des tenanciers apparaît bien à travers les multiples cas de remplacement par transaction
(donc au-delà du remplacement des successions intergénérationnelles) présentés dans Feller et
Wickham 2005.

[61] Béatrice Franques (2004) fait remonter le modèle de la sédentarité dont les paysans deviennent le
paradigme social, de par leur rapport « consubstantiel » à la terre, à la fin du 19e siècle seulement,
lorsque l’exode rural finit par être considéré comme une menace pour l’ordre social (en raison de
l’afflux de prolétaires dans les villes), tandis que la formation des États-nations, référés à des espaces
définis (et unifiant les groupes par l’espace) et qui s’étaient fort bien accomodés de mythes historiques
privilégiant des peuples conquérants (droit de conquête évidemment fort utile dans un contexte
d’expansion coloniale) en viennent à privilégier l’autochtonie (donc, en France, Vercingétorix sur
Clovis) dès lors que le droit de conquête peut aussi se retourner contre eux (en 1871, par exemple).

[62] On observe d’ailleurs que ce que réclament les seigneurs dans le cadre de ce que les médiévistes
allemands appellent « nouveau servage », notamment dans les régions orientales de l’Empire à la fin du
15e siècle, est moins l’interdiction faite aux dépendants de partir que l’interdiction de partir sans en
informer le seigneur ni fournir un remplaçant (voir les textes fournis par Franz 1967, n° 231, n° 234,
n° 239, ainsi que par Reimer 1860, n° 245).



- 50 / 60 -

[63] Ce caractère structurel et non pas accidentel a été souligné par Kuchenbuch 2014 (1e éd. en 1983),
puis par Guerreau 1996, Morsel 2004a, Demade et Morsel 2005. Cette situation ne doit pas être
confondue avec ce qu’Hélène Débax appelle « seigneurie collective », dont elle souligne la dimension
plus interpersonnelle que spatiale (2012, p. 20).

[64] Jacques Le Goff adopte un point de vue similaire : « Il me semble que l’utilité primordiale est celle
d’une définition de la ville actuellement (c’est-à-dire dans l’état actuel de la science) valable pour
l’ensemble des villes, en tous temps et tous lieux » (Le Goff 1970, p. 925), ce qui le conduit à proposer
de parler de ville lorsqu’il y a « prédominance dans une agglomération de la partie de la population
adonnée à des activités tertiaires » (ibid.), définition dont il reconnaît lui-même la difficulté de mise en
œuvre pour la situation médiévale. Peut-on en effet sans danger « lire » la ville médiévale à travers le
filtre primaire/secondaire/tertiaire, propre à notre logique sociale ? Plus globalement, toutes les
tentatives pour définir la ville fonctionnellement se sont avérées intenables (une présentation commode
en est fournie par Quentin Laborderie 2011). Surtout, on peut s’interroger sur l’intérêt pratique de
disposer d’une définition anhistorique et universelle du mot « ville » : autant cela semble d’une utilité
primordiale pour des concepts analytiques nécessaires à l’explication des sociétés (régulation,
reproduction, domination, cohésion, etc.), autant s’avère problématique l’usage de termes de notre
langage commun servant à évoquer des « réalités » pour nous évidentes (e.g. « ville ») et qui sont donc
pétris de connotations jamais (pleinement) reconnues — sans parler du fait que lorsque ceux-ci existent
aussi dans le vocabulaire médiéval, toutes les confusions deviennent possibles. Une autre manière de
procéder, sans doute encore plus dangereuse, est de placer la forme urbaine étudiée sur une échelle de
développement : les différences deviennent purement relatives, par exemple lorsque Wilfried Ehbrecht
considère les 12e-13e siècles comme « l’époque qui a formé la ville occidentale dans sa forme accomplie
(ou achevée : Hochform) » (2001, p. 131) — avant, c’est donc une ville en devenir, après c’est la même
forme accomplie qui continue, mais c’est toujours « la ville occidentale », sans avoir assumé la
démarche hypostatique.

[65] De façon en revanche originale, Gaëtan Desmarais, corrèle la distinction du rural et de l’urbain à ce
qu’il nomme « contrôle politique de la mobilité » (1995, p. 41-42) : la mobilité endorégulée (c’est-à-
dire celle de ceux qui se rassemblent ou « s’évadent ») est ce qu’il caractérise comme « l’urbain »,
tandis qu’une localisation non choisie, exorégulée (c’est-à-dire celle de ceux que l’on concentre ou au
contraire disperse) est caractérisée comme « rurale » — le rural et l’urbain pouvant se combiner au sein
d’une même ville ou d’un même village, ceux qui s’endorégulent étant en général ceux qui exorégulent
les autres. Autre proposition, également fondée sur la nature des rapports sociaux mis en œuvre : celle
de Jacques Lévy, qui définit la ville comme « un géotype de substance sociétale fondée sur la
coprésence » (1999, p. 199), mais qui ne constitue qu’une forme spécifique de l’« urbain » conçu
comme « l’ensemble des géotypes caractérisés par le couplage spécifique de la densité et de la
diversité » (Lussault 2003, p. 949). Dans les deux cas, il y a donc déconnexion nette (sans opposition)
de « l’urbain » (en tant que concept analytique) et de ce que nous concevons usuellement comme « la
ville », ce qui correspond assez bien à l’idée qu’exprime ici Hélène Noizet, selon laquelle la ville n’est
qu’une forme possible, une « séquence contingente et historiquement située de l’urbain ».

[66] La notion de « naissance » est évidemment extrêmement ambiguë, car elle suggère une situation
binaire avant = rien versus après = tout, alors que le processus historique de formation est continu (avec
des variations de rythme) et qu’on ne doit pas être dupe des effets de seuil. Par ailleurs, cette notion a
une nette connotation matérielle (absence physique versus présence physique), ce qui fait bon marché
des aspects proprement idéels de l’existence des choses : l’apparition des villes est un phénomène à la
fois matériel et idéel, elle se déroule à la fois sur les plans de l’organisation concrète des hommes et des
représentations collectives. Enfin, le syntagme « existence des choses » ne doit pas être conçu de façon
substantialiste : ce qui existe, ce sont des rapports sociaux qui se réalisent, se formalisent et s’activent
dans « les choses », ce qui rend le problème de la naissance des choses encore plus périlleux.
« Apparition » est peut-être un peu moins concret, mais je préfère en général parler de « sociogenèse »
(ici de la ville) — à ceci près qu’il n’existe pas de verbe correspondant… Pour ne pas alourdir encore

http://www.espacestemps.net/articles/la-ville-au-moyen-age-et-a-lepoque-moderne/


- 51 / 60 -

mon style, j’utiliserai alors le verbe « apparaître », à entendre avec les réserves faites ci-dessus.

[67] Le cas parisien est de ce point de vue particulièrement révélateur : il s’agit d’une nébuleuse formée
(la cité gallo-romaine de la rive gauche étant abandonnée) par l’île de la Cité et une couronne de noyaux
constitués autour de Saint-Merry et Saint-Gervais, de Saint-Germain-l’Auxerrois, de Saint-Martin-des-
Champs (fin 11e siècle), de Sainte-Geneviève, de Saint-Marcel et de Saint-Germain-des-Prés. Dans
d’autres cas (Limoges, Reims, etc.), il n’y a que deux noyaux, mais la civitas n’est rien d’autre que l’un
d’eux.

[68] Il importe de signaler ici le phénomène remarquable observé par les archéologues travaillant sur les
villes, à savoir la disparition quasi-totale après la fin du 11e siècle de la couche des terres noires qui
constitue l’essentiel de l’anthroposol des agglomérations des 4e-11e siècles (Borderie 2011), comme si
la forme (et donc la nature sociale) des interactions se modifiait alors dans les espaces où se sont
finalement épanouies des villes.

[69] L’absence de spécificité fondamentale de la ville médiévale par rapport au reste de ce qu’il appelle
« régime féodal » avait déjà été soulignée par Yves Barel (1977, p. 10-11), qui insiste aussi sur le fait
essentiel que « sauf tardivement dans le Moyen Âge, les individus et les groupes qui sont à l’origine des
villes médiévales n’ont ni l’intention ni la conscience de créer une ville. Ils obéissent à d’autres
logiques. […] Au début du mouvement, il n’y a pas de ville, ni dans la conscience des gens, ni dans leur
pratique sociale : le terme est une sorte de projection rétrospective qui n’a de sens possible que pour
ceux qui connaissent la suite de l’aventure » (ibid., p. 56).

[70] Sur le cas particulier de l’Europe méditerranéenne, que je laisserai ici de côté, voir infra, note 76.

[71] Le simple examen des divers sens proposés par les dictionnaires de latin médiéval de Du Cange et
de Niermeyer montre d’ailleurs que leur signification s’était largement « ouverte » par rapport au latin
classique, et notamment que l’écart entre rural et urbain auquel on pourrait s’attendre y était fortement
atténué (présence de sens « campagnards ») ou brouillé (interférences avec le château).

[72] Le cas du terme city, qui se développe fortement en Angleterre à partir du 14e siècle pour devenir
l’un des termes les plus fréquents du champ lexical urbain, n’est contradictoire avec ceci qu’en
apparence : comme l’a montré Ann-Marie Svensson (1997), on observe 1) que town reste le seul terme
générique pour « ville », indépendamment de toute particularité de taille, fonction ou localisation (et le
terme peut également être utilisé pour un village) ; 2) que city n’est pas une traduction de civitas, mais
un emprunt tardif au français cité pour désigner initialement les grandes villes hors du royaume
d’Angleterre (donc un mot « étranger » pour des villes « étrangères ») : le terme n’a été appliqué qu’à
partir du 15e siècle aux grandes villes anglaises et aux quartiers cathédraux antérieurement nommés
civitates. Il n’y a donc qu’un rapport indirect entre la civitas et la city, qu’illustre notamment l’absence
de city dans les manuscrits moyen-anglais des 12e et 13e siècles — à l’inverse de town et de borough,
qui fournissent alors ensemble 85 % des occurrences lexicales du champ urbain, sans compter leur
présence suffixale dans les toponymes (à l’inverse de city, ce qui montre que le réseau urbain et
l’ensemble des toponymes étaient déjà en place ; il faudra attendre la colonisation de l’Amérique du
Nord, dans un contexte qui n’a plus rien de médiéval, pour que ce suffixe se répande dans les
toponymes).

[73] Par la notion de « ville féodale » ici employée, j’entends à la fois spécifier la ville médiévale par
rapport à la cité antique et au réseau urbain industriel, et prendre acte de la remise en cause d’une
prétendue opposition entre la ville et le système féodal, construite par l’historiographie bourgeoise du
19e siècle à des fins idéologiques. Sur cette remise en cause, voir de façon générale Boucheron et
Menjot 2003, p. 373, p. 430-431, p. 435, p. 495-496, p. 515-516.

[74] Ceci correspond d’ailleurs en partie à la polynodalité signalée supra, note 66. À Laon par exemple,
le faubourg de Vaux-sous-Laon est soumis au 13e siècle à 14 seigneurs qui y ont chacun un maire et



- 52 / 60 -

sont tous justiciers à des degrés divers (Saint-Denis 1994, p. 477-478).

[75] Le passage d’une situation d’adéquation entre la parcelle et le bâtiment d’habitation (l’ensemble,
en général délimité par des rues donc formant un îlot, est dénommé à Laon, au 12e siècle, mansus,
manerium ou domus) à celle où de multiples bâtiments d’habitation distincts sont construits sur une
même parcelle est clairement repérée à Laon au 13e sicle par Alain Saint-Denis (1994, p. 367-371), et
envisagée dès la fin du 13e à Blois (« Si autem herberiagium divisum fuerit, quot domus ex eo facte
fuerint… », lit-on dans la charte de franchise de 1196 : Soyer et Trouillard 1903, p. 52 ; herberiagium
n’y est pas à considérer en tant que la cellule primitive dont les subdivisions seraient des domus, car la
clause précédente stipule « pro unaquaque domo quam preter herberiagium habebit… » :
l’herbergement est une domus spécifique, en particulier par opposition aux pressoirs dès lors que ceux-
ci ne sont pas habités par leur détenteur ou un locataire : « …exceptis pressoriis nisi domini ibi
manserint vel aliis locaverint »). L’évolution parisienne est de ce point de vue beaucoup moins claire, la
documentation ne permettant de repérer qu’à partir de la fin du 13e siècle les rapports entre le sol et
l’immeuble, marqués par un net hiatus (Roux 1994a, 1995, p. 131-132, Bove 2001).

[76] Pour prolonger l’homologie entre ville et village, même le « principe de Carabas » peut être
observé en ville : examinant les phénomènes de lotissement en Italie du Nord, Étienne Hubert montre
que les principaux détenteurs du sol urbain, à savoir les monastères, étaient moins mus par des logiques
de « rentabilité » (développer leur parc immobilier, dirait-on aujourd’hui) que de « favoriser
l’installation d’habitants sur [leurs] biens-fonds » (2004, p. 125-126) versant chaque année un cens
recognitif : on pourrait sans difficulté comprendre cette installation d’habitants comme le moyen pour le
seigneur de s’assurer à long terme l’appropriation du sol urbain face aux multiples autres détenteurs
ecclésiastiques, puis aussi les laïcs et les autorités urbaines. Autre analogie possible entre sol urbain et
sol agricole : les concessions ad domum faciendam (ibid., p. 125) et les baux de complant utilisés
notamment pour la viticulture.

[77] Je laisserai donc délibérément de côté les espaces italien et ibérique, dont on pourrait d’ailleurs
considérer que leur situation urbaine est compliquée par la présence de substrats correspondant à des
sociétés « urbaines » antérieures (romaine et musulmane) et distinctes de la société urbaine qui se met
en place au Moyen Âge, ce qui signifie que l’illusion de la continuité urbaine y est encore plus forte (cf.
ne serait-ce que l’usage de termes dérivés de civitas pour désigner les villes), et par conséquent son
démontage d’autant plus ardu mais nécessaire. Mais après tout, Jacques Le Goff ne signalait-il pas que
« l’Italie ne [lui] apparaît pas comme le modèle urbain par excellence. Il y a une illusion italienne dans
l’histoire urbaine médiévale. L’Italie urbaine n’est pas le grand modèle, mais la grande exception »
(1997, p. 451) ? Quant au cas de l’Espagne, on n’aura garde d’oublier les débats virulents entre des
médiévistes qui considèrent que la conquête musulmane a laissé les traces morphologiques importantes
(et l’on notera par exemple que des mots comme aldea ou alcalde, centraux dans l’histoire des
communautés d’habitants ibériques, sont d’origine arabe) et d’autres qui nient cette importance au profit
du maintien d’un substrat hispanique/wisigothique que la « Reconquista » n’aurait fait que dégager…

[78] Il importe cependant de rappeler que, par « division du travail », on n’entend pas la diversité des
activités productives ou commerciales présentes en ville, mais spécialisation et interdépendance entre
les diverses activités artisanales spécialisées (spécialisation qui est le moteur de cette interdépendance).

[79] La mise en place de cette division du travail est très difficile à suivre dans le détail, la
documentation écrite étant peu loquace à ce sujet — et le qualificatif « artisan » pouvant s’appliquer
également aux artisans-paysans (voir infra, note 80). Du point de vue archéologique, on pourra tout de
même souligner que c’est apparemment aux 11e-12e siècle que se produit la différenciation entre la
maison rurale et la maison urbaine (Verhaeghe 1994), qui pourrait être liée à des divergences
fonctionnelles.

[80] C’est un des principaux résultats de l’ouvrage dirigé par Hansjürgen Brachmann (1995).



- 53 / 60 -

[81] Comme l’a montré Alain Champagne pour le Poitou (2007), on a affaire dans les campagnes à des
artisans-paysans ou paysans-artisans exerçant leur activité de manière épisodique, et non pas à des
artisans spécialisés et œuvrant de manière continue et exclusive.

[82] Les guildes sont censées avoir « réapparu » à partir du 11e siècle, de la même manière que les
confréries, les visites pastorales, les Rogations, après un épais silence depuis la période mérovingienne
ou carolingienne : même si le nom est ancien, et même en admettant une ressemblance institutionnelle,
cela ne signifie en aucun cas qu’il s’agisse d’une institution de même nature, puisque le système social
est radicalement différent. Il ne s’agit donc que d’un problème de ressemblance formelle : ce qui
réapparaît est au mieux une forme, mais le sens social en est très différent, parce que la société a
fortement évolué, et justement par la mise en place des « communautés d’installés » ; parler de
« réapparition » contribuerait alors à masquer l’écart de sens social au profit d’une illusion de
continuité. Je ne parlerai donc pas, à dessein, de réapparition, mais là encore de formation — si l’on
veut vraiment distinguer verbalement, pourquoi alors ne pas employer encore une fois l’adjectif
« féodal » (ou « féodo-ecclésial », comme Jérôme Baschet) ? Sur cette posture continuiste
problématique, voir entre autres, à propos des processions, Kuchenbuch, Morsel et Scheler 2010,
p. 144-145, 163-166.

[83] Voir le préambule du fameux Livre des métiers de Paris d’Étienne Boileau : « Pour ce que nous
avons veu a Paris, en nostre tans, mout de plais et de contens par la delloial envie qui est mere de plais,
et deffernée convoitise qui gaste soy meisme, et par le non sens as jones et as poi sachans…, nostre
intenptions est a esclairer, en la premiere partie de ceste oeuvre, au mius que nous porrons, touz les
mestiers de Paris… » (1879, p. 1).

[84] Voir le livre des métiers d’Étienne Boileau, dans lequel revient inlassablement le segment « [les
membres de tel métier] doivent le gueit et la taille et les autres redevances que li autre bourgois de
Paris doivent au roy », qui pose ainsi implicitement l’équivalence entre appartenir à un « métier » et
être bourgeois de Paris. À Cologne, les plus anciens statuts conservés (ceux des tisserands de literie de
1149) prétendent clairement concerner « omnes textorici operis cultores scilicet culcitrarum
pulvinarium, qui infra urbis ambitum continentur » (Loesch 1907, p. 25), donc s’appliquer dans tout
l’espace urbain. Un cas particulièrement clair d’équivalence entre « maison » ou « atelier » et
appartenance à la communauté d’habitants est aussi fourni par les statuts des lormiers de Londres de
1260/61, dont l’article concernant l’entrée dans le « métier » de nouveaux maîtres, en provenance
d’autres lieux, corrèle cette entrée à celle dans la commune et désigne l’ouverture d’un atelier par le
syntagme « tenir maison » : « Item qe nul estraunge qe vient en la cité pur mesoun tenir ne forge ne ne
oevre nule manere de lormerie, ne qe au mester apende, eynz qu’il eit doné demi-marc à la commune de
Loundres pur sa entrée, et ii soulz à la boiste d’aumoine » (Riley 1862, p. 78, art. V).

[85] Le problème posé par cette comparaison concerne l’identification des « propriétaires terriens »
(landowners) : s’il s’agit des seigneurs, il faudrait se garder d’oublier leur présence également en ville
(jusqu’à nos jours !). En fait, l’intérêt des « gouvernements municipaux », c’est-à-dire des représentants
des couches urbaines dominantes (en tout cas à Londres) devrait plutôt être mis (toutes proportions
gardées) en parallèle avec celui des gros exploitants (les « coqs de village », l’autre identification
possible des landowners de Hilton), qui pouvaient effectivement exercer une certaine pression sur
l’organisation des travaux agricoles en fonction de leurs intérêts propres.

[86] Rappelons que la mise en place des communautés d’installés, fondées sur une spatialisation du
statut social (l’habitant), a fini par s’accompagner, explicitement au plus tard à la fin du 12e siècle, par
une « personnalisation » du statut des juifs (Morsel 2000b, p. 378-381).

[87] Leur nombre est expressément délimité en 1222 dans la forma pacis conclue entre l’évêque et le roi
(Nortier 1979, n° 1805).

[88] Roux 1994b, p. 420-421 (boulangers), p. 423 (bouchers), p. 424 (voir note 8). Ce sont cette



- 54 / 60 -

existence de « métiers » relevant de Sainte-Geneviève et le fait que l’université (qui exerce en bonne
partie sur les terres de Sainte-Geneviève) est conçue comme une forme de « métier » (voir infra, note
94) qui expliquent, à mon sens, l’apparition d’une collation de la licentia docendi également par Sainte-
Geneviève, attestée au plus tard vers 1220 (Verger 1986, p. 80, et surtout 1997).

[89] Gaëtan Desmarais a bien suggéré combien la « morphogenèse de Paris », c’est-à-dire la genèse à la
fois de la société urbaine et de l’espace parisien, est indissociable des concurrences entre seigneurs, et
notamment entre roi, évêque et abbaye de Sainte-Geneviève : roi versus évêque rive droite (1995,
p. 176-179) ; roi et évêque versus Sainte-Geneviève rive gauche (ibid., p. 187-190). Fort logiquement,
le règlement du conflit entre roi et évêque en 1222, qui marque une étape essentielle dans la formation
de la communauté urbaine, procède également au règlement du problème des métiers (voir supra, note
86).

[90] Le fait même que le préambule du Livre en question stipule expressément, dans le passage transcrit
supra (note 82), qu’il concerne touz les mestiers de Paris, alors qu’Étienne Boileau ne pouvait ignorer
qu’il n’en était rien, montre que c’est moins une démarche ingénue de description qui est à l’œuvre
qu’une volonté de produire un être social particulier.

[91] La charte de franchises octroyée par Louis VII en 1170/71 aux « marchands de l’eau de Paris »
(« cives nostri Parisienses qui mercatores sunt per aquam ») est présentée comme une confirmation des
coutumes en vigueur sous le règne de Louis VI (Lasteyrie 1887, p. 404).

[92] On retrouve là un schéma identique à celui qui caractérise les ministériaux de l’Empire, qui sont
partout une composante essentielle de la couche dominante des villes. Sur l’appartenance fondamentale
de l’aristocratie urbaine à l’aristocratie médiévale, voir Morsel 2004b, chap. 6.

[93] On a relativement peu progressé, en ce qui concerne les débuts de la Grande Boucherie de Paris,
depuis René Héron de Villefosse, qui signale (1928, p. 63-65) l’existence d’un magister carnificium en
1146, d’un ministerium des bouchers de Paris confirmé par le roi en 1156 et d’« antiques »
consuetudines confirmées par le roi en 1162 à la demande des naturales carnifices (les documents en
questions sont publiés par Lasteyrie 1887, p. 303, p. 345, p. 379), coutumes encore confirmées (et cette
fois en partie explicitées) en 1182 par Philippe-Auguste (Delaborde 1916, p. 97). Les données plus
tardives fournies par Benoît Descamps (2004) sacrifient la réflexion sur les logiques socio-spatiales à la
reprise des discours hygiénistes et polémiques du temps, mais il n’est pas à exclure que la thèse de
celui-ci sur les bouchers de Paris à la fin du Moyen Âge (Descamps 2009), que je n’ai pas pu consulter,
soit d’une autre teneur.

[94] Il faudrait peut-être rapprocher du cas des bouchers celui des changeurs, rassemblés précocement
sur le Grand Pont en 1141/42 (Lasteyrie 1887, p. 277 ; la tradition insatisfaisante de ce document est
partiellement compensée par une donation de la même année, qui mentionne effectivement la présence
de boutiques de change au Grand Pont : ibid., n° 286), c’est-à-dire immédiatement sous l’œil du pouvoir
royal (au Châtelet) tout comme les bouchers, ces deux activités ayant en commun 1) d’être en soi
problématiques dans la société médiévale (Le Goff 1977, p. 93-94), mais 2) indispensables à
l’approvisionnement urbain (direct ou par achat), 3) matériellement puissante — et 4) absentes du Livre
des métiers.

[95] Le caractère urbain/artisanal des études ressenti par les « écoliers » eux-mêmes au 12e siècle a été
souligné par Verger (1973, p. 28), après Le Goff (1957, p. 68).

[96] Il me paraît dès lors tout à fait significatif que l’une des principales franchises par rapport aux
Parisiens accordées aux universitaires à Paris par la bulle pontificale Parens scientiarum en 1231 soit la
légitimité implicite de l’hospitiorum taxatio par les universitaires, dont leur privation est mise sur le
même plan que l’emprisonnement indu, la mutilation ou le meurtre de l’un d’eux (Denifle et Châtelain
1889, p. 137-138). Cette pratique, au demeurant obscure, de taxatio des logements est habituellement



- 55 / 60 -

expliquée en termes de régulation du marché locatif, qui me paraissent parfaitement anachroniques. J’y
verrais surtout une manifestation de la spécificité des universitaires par rapport à une communauté
d’installés définie précisément par le mode d’habitation, bref que les universitaires ne sont pas des
habitants comme les autres. Va, à mon avis, dans le même sens la distribution spatiale des « métiers »
liés à l’université (voir infra, note 99).

[97] Étienne Boileau 1879, p. 2 : « Pour ce que nostre Sire dist et coumande en l’Evangile que on
quiere au coumencement le regne de Dieu et toutes choses vous adreceront en bien [= Mt 6, 33], nous
diront au comencement d’icele partie des clercs qui a Paris sunt a escole pour cause d’apprendre a
celebrer le devin office, c’est a savoir des clers qui sunt escolier a Paris, li quel clerc ont université.
Quiconques veut estre escolier a [fin du passage] ». Ce début de phrase correspond à la première clause
de tous les « métiers », qui concerne la franchise ou la nécessité d’acheter le métier. Le fait que
l’interruption de l’article sur les universitaires se produise entre la formule générale et l’énonciation des
spécificités du métier en question laisse clairement penser que l’article était prévu, mais n’a jamais pu
être rédigé. L’original du Livre des métiers a disparu au 18e siècle et le passage tronqué en question ne
figure pas dans le texte même de sa copie la plus proche, datant de la fin du 13e siècle : il a été rajouté
au 14e dans la marge du manuscrit à la fin du préambule. Les éditeurs du Livre considèrent cependant ce
texte marginal non comme une interpolation, mais comme la restitution ultérieure d’un passage négligé,
en raison de son caractère inachevé, par le compilateur de la fin du 13e siècle. Bref, ce passage tronqué
ne daterait pas du 14e siècle, ni du point de vue de son intention ni du point de vue de sa troncation
— celle-ci étant, mieux encore qu’une absence pure et simple de tout article sur les écoliers, le signe du
caractère à part de cette activité urbaine.

[98] Les conditions sociales urbaines sont alors différentes, le problème majeur qui se pose aux
gouvernements urbains est le contrôle des métiers (c’est d’ailleurs peut-être plus à cette époque que
s’appliquerait l’analyse de Rodney Hilton évoquée supra, note 84), dont l’alliance représente un péril
majeur pour le maintien de l’ordre social établi. Il importait donc désormais, la notion de communauté
urbaine étant dorénavant solide, de jouer les métiers les uns contre les autres, à coup de privilèges
particuliers et de gratifications symboliques (e.g. la concrétisation spatiale d’une hiérarchie symbolique
des métiers). À Paris en 1416, toutefois, c’est l’inverse qui se produit (Coville 1888, p. 402, Descamps
2004, p. 112-114, p. 117-118) : la concentration des bouchers près du Grand Pont est remise en cause au
profit d’une dispersion (Benoît Descamps parle d’« éclatement ») en plusieurs lieux, corrélative d’une
suppression du caractère jusqu’alors à part (= « privilégié ») des bouchers parisiens, comme si la
dispersion d’exercice était précisément le signe de la normalité urbaine (à quoi l’on n’aura garde
d’oublier d’ajouter la dimension d’une mobilité exorégulée).

[99] On observe ainsi à Lubeck, à la fin du 14e siècle, une telle dissociation entre lieux d’activité et lieux
de résidence, corrélée avec une relative concentration des étaux de vente à proximité de l’abattoir, alors
qu’une nette dispersion semble s’être maintenue dans les autres villes (Veltmann 1993, p. 94-96). À
l’inverse, à Paris où l’on supprime en 1416 la concentration des bouchers, on sait que se maintiennent
jusqu’à la fin de l’Ancien Régime des pratiques d’abattage chez les bouchers eux-mêmes (Descamps
2004, p. 111, p. 116).

[100] À l’inverse, diverses activités relevant des « métiers du livre » et bénéficiant des privilèges de
l’université présentent une distribution spatiale « anormale », relativement groupée (Fianu 1992,
p. 192-199, 2006), par opposition à la dispersion usuelle des activités. C’est notamment le cas des
parcheminiers, des enlumineurs et des relieurs, dont 72,5 à 75 % de ceux qui sont identifiés avec
certitude comme tels v. 1300 sont localisés dans une seule rue de la rive gauche (les premiers dans la
rue aux Écrivains et les deux derniers dans la rue Erembourg-de-Brie) ; les libraires sont moins
concentrés par rue (même si la seule rue Neuve-Notre-Dame, dans la Cité, rassemble 37,5 % de ceux
qui sont identifiés avec certitude comme tels), mais ne sont cependant présents que dans quelques rues
de la rive gauche et de la Cité, et nullement rive droite ; en revanche et à titre de comparaison, on
observe que les écrivains sont dispersés dans l’ensemble de la ville. Ce qui fait ici sens est moins, en



- 56 / 60 -

termes spatiaux, la proximité des écoles que le regroupement « anormal » lui-même des activités déjà
directement sous la tutelle de l’université (libraires et parcheminiers) ou en voie de l’être (enlumineurs
et relieurs, peut-être dès avant 1307 puisqu’ils bénéficient alors de l’exemption accordée aux libraires
universitaires) (Fianu 1996, p. 3-6, 1998, p. 30-31). Tout se passe donc comme si la distribution spatiale
« anormale » des activités sous contrôle universitaire (au contraire des écrivains, ce qui montre que
l’enjeu n’est pas, par exemple, le « monde intellectuel », la différence de concentration entre
marchands-libraires d’un côté et les artisans-parcheminiers et relieurs de l’autre découlant sans doute de
logiques propres à la nature de l’activité et aux rapports de forces au sein de la « filière », comme le
relève bien Fianu 2006, p. 45) signalait précisément la position « anormale » des universitaires au sein
de la communauté d’installés. C’est exactement la même logique spatiale que celle qui conduit à un
regroupement des juifs au sein de l’espace urbain (Morsel 2000b, p. 379-381) : la réduction du
phénomène à une simple dimension de ghettoisation pensée sur le mode de la persécution (ou de la
défense) ne rend pas compte des logiques spatiales propres à la société médiévale et constitue un autre
aspect du réductionnisme « persécutionniste » que dénonce depuis plusieurs années David Nirenberg
(1995, 1996, 2007), lequel traite toutefois l’espace comme enjeu de luttes d’occupation et donc plutôt
comme ressource, et non pas comme facteur social.

[101] La documentation disponible à Greifswald (non pas fiscale, mais concernant les mutations
foncières) ne permet pas de repérer directement la localisation des artisans. Si l’on admet cependant que
ceux-ci résident tendanciellement dans le logement qu’ils possèdent, et qu’ils y exercent aussi
tendanciellement leur activité, on pourra alors considérer qu’à Greifswald s’observe aussi une forte
dispersion de la plupart des activités artisanales, même si certaines sont nettement plus présentes dans
certaines rues (tannerie, mégisserie et cordonnerie dans les rues des Tanneurs et des Mégissiers,
tisserands dans la rue des Chapons), néanmoins sans exclusivité ; il y a toujours d’autres artisans
possessionnés dans ces rues, de même que des tanneurs, cordonniers, etc. dans d’autres rues.

[102] C’est du moins ce qu’on pourrait supposer si l’on admet que les observations contemporaines
faites par Susanna Magri (1993) : il y a moins de tensions au sein d’un espace socialement mixte où
chacun connaît « sa place » qu’au sein d’un espace socialement homogène où l’espace social fait l’objet
de stratégies d’appropriation concurrentes) sont transposables sur la société étudiée, ce qui doit être
discuté. Or Claude Gauvard a fait observer que la criminalité la plus ordinaire se produit justement au
sein des réseaux d’interconnaissance : « le crime ne fermente pas dans un mode anonyme : il oppose des
gens de connaissance, artisans d’un même métier, gens de la même rue, immigrés d’un même pays
d’origine » (1991, p. 277). L’examen des liens préexistant entre coupable et victime (ibid., tableau
p. 619) fait ainsi apparaître la large prépondérance (16,5 % des cas, devant les voisins avec 11,5 % des
cas) des liens professionnels, distingués des liens hiérarchiques (maîtres, serviteurs) — il s’agit donc
bien de liens entre ce que nous appellerions aujourd’hui des « collègues ». Par conséquent, des quartiers
spécialisés, qui auraient ainsi fonctionné comme des isolats au sein de la communauté, auraient peut-
être engendré une violence encore plus grande.

[103] Dans sa « Descriptio de la très noble cité de Londres » ouvrant la Vita de Thomas Becket qu’il
compose vers la fin des années 1170, Guillaume fitz Stephen déclare même que Sunt etiam, quod ad
christianæ fidei cultum pertinet, tum in Londonia tum in suburbio, tredecim majores ecclesiæ
conventuum, præter minores parochianas centum viginti sex (Robertson 1877, p. 2-3). La
« description » de Londres est reprise également en ouverture du Liber custumarum dont proviennent
les statuts des lormiers de Londres signalés supra, note 83 (Riley 1862, p. 3 pour le passage cité).

[104] Pour comparaison du maillage paroissial avec les densités humaines, voir Bourlet et Layec 2013.

[105] D’une manière générale, on peut observer que le nombre de paroisses par ville est très inférieur
dans l’Empire à ce qu’on observe dans les royaumes de France ou d’Angleterre, Cologne représentant
de ce point de vue une exception (voir note précédente). La raison de ceci n’a pas été, à ma
connaissance, envisagée et j’avancerai par conséquent l’hypothèse suivante : étant donné les liens étroits
qui ont été établis, par exemple pour Paris par Adrien Friedman (1959), entre le morcellement



- 57 / 60 -

seigneurial de la ville et le maillage paroissial, on pourrait supposer que la plus grande homogénéité
paroissiale dans l’Empire correspond à une plus grande homogénéité seigneuriale. De fait, le
morcellement seigneurial urbain se rencontre beaucoup plus rarement dans l’Empire (les noyaux y sont
donc beaucoup moins polynucléaires qu’en France, par exemple), parce que les seigneurs y sont
effectivement moins nombreux (ne serait-ce que parce qu’environ 80 % des villes existant vers 1250 en
Allemagne dérivent d’un château) et parce que l’éventuelle multiplicité est en général convertie en une
superposition (et non une « juxtaposition ») par le biais de l’avouerie, dont on sait qu’elle a justement
conservé dans l’Empire une grande vigueur (voir en première approche Parisse 1994, p. 82-83 et
p. 170).

[106] Du Cange 1886, s.v. « quarterius », « regio » ; Niermeyer 1997, s.v. « quartarium », « quarto » ;
Godefroy 1889, s.v. « quartenerie », « quartier » ; Tobler et Lommatzsch 1936, s.v. « cartier » ;
Wartburg 1975, p. 425 (« quartier » ne désignerait une partie de ville qu’à partir du début du XVIe s. :
avant, il s’agirait du chef des « hommes de quart », c’est-à-dire du guet, ce qui correspond à l’anglais
ward) ; Lewis 1984, s.v. « quarter(e » ; 2001, s.v. « ward(e, 3. » ; Benecke, Müller et Zarncke 1861-63,
s.v. « ort », « vierteil » ; Lexer 1876-78, s.v. « ort », « vierteil » ; Junk 1997, col. 33–34. Johannes
Schulze (1956) montre la présence très fréquente de « quartiers » dans les villes allemandes, dont
l’existence n’est formellement attestée que très rarement avant la fin du Moyen Âge ou le début de
l’époque moderne, mais qui paraît relever d’un schéma général plus ancien. Arlette Higounet-Nadal
(1978, p. 45-47) signale des cas de « contamination » lexicale, le terme charreira ou carreira employé
pour « rue » au 13e siècle pouvant donner au 14e siècle cartieyra, quartieyra ou quarteria, qui n’ont
ainsi aucun rapport avec les « quartiers », issus d’un découpage « administratif » en quatre portions.
Noël Coulet (1989) montre la coexistence du « quartier » administratif (qu’il propose de nommer
« quarton ») et de divers espaces, intriqués, de sociabilité (notamment religieuses) et de « communauté
de voisinage », qu’il subsume sous le nom de « quartiers » : bourgs, rues, (secteurs urbains dotés d’un
toponyme propre et que nous appelons) « quartiers ». Pour Paris, voir Picot 1874, ainsi que Descimon et
Nagle 1979.

[107] Heinz-Karl Junk (1997) conclut d’ailleurs sa notice en signalant que « l’approche
sociogéographique moderne de la formation des quartiers est impropre pour le Moyen Âge ». Encore au
16e siècle, le dictionnaire français-latin de Robert Estienne (1549) traduit d’ailleurs « quartier d’une
ville » par le latin classique regio urbis, de même que « les quatre quartiers du monde » sont dits cæli
regiones (Estienne 1549, p. 51). Un quartier est ainsi simplement une partie d’un ensemble spatial (ce
que confirme Huguet 1965, p. 266–268, qui ajoute des exemples de quartiers temporels) qui ne préjuge
en rien des fondements du découpage.

[108] Hee sunt traditiones et leges nobis a patribus nostris et antecessoribus tradite et iura nobis relicta
in parrochia Nitherich (Jakobs 1985, p. 286-287).

[109] On utilise ainsi pour des documents concernant théoriquement le Kirchspiel le sceau de la
paroisse (e.g. en 1226 le S[igillum] parrochie beati Petri i[n] Colon[ia]), alors qu’un sceau propre au
Kirchspiel était concevable comme le montre l’exemplaire conservé d’un Sigillum civium sancte
Columbe in Colonia du 13e siècle (Groten 1995, p. 89).

[110] Pour Paris, on pourra tout de même consulter Bove 2000, sans pouvoir clairement distinguer entre
la fin du 13e siècle et la fin du 14e, et en tenant compte de la particularité sociale des bourgeois
envisagés — membres du patriciat parisien, présenté comme « un milieu homogène dont les attitudes
sont comparables, sur bien des aspects, à celles de la noblesse » (ibid., p. 255).

[111] Dans la mesure des écarts entre les pratiques observées dans les villes allemandes et celles des
villes françaises et anglaises, il faudrait également intégrer le paramètre du nombre des paroisses : il est
difficilement concevable que l’existence de seulement deux paroisses à Nuremberg (pour env. 20 000
hab.) ait pu induire des pratiques cultuelles identiques à celle de sept paroisses à Avignon (pour env.
40 000 hab.) au 15e siècle. L’étude des pratiques de fondations de messes à Ratisbonne à la fin du



- 58 / 60 -

Moyen Âge (Richard 2009) fait clairement apparaître, au cours du 15e, un resserrement des fondations
sur l’espace urbain (au lieu de la Bavière), de même qu’un resserrement sur la paroisse du fondateur (au
lieu de l’ensemble des paroisses de la ville), le maintien d’une dimension « panurbaine » ne s’observant
que chez des membres du Conseil, qui se doivent de manifester que leur échelle de vie (et de mort) est
la ville tout entière. Tout se passe donc comme si, initialement (en tout cas au 14e siècle), le cadre de la
commémoration avait bel et bien été supra-paroissial, avant de se restreindre progressivement à celui-ci
— comme résultat d’un lent processus de « paroissialisation » des identités urbaines, à l’inverse de la
tendance courante à voir dans la paroisse un cadre « naturel » d’appartenance.

[112] Terminologie employée à Marseille et à Aix au début du 14e siècle (Coulet 1982, p. 386). Sur les
processions urbaines, voir (notamment sur les Rogations) Kuchenbuch, Morsel et Scheler 2010 ; sur la
Fête-Dieu, beaucoup plus systématique que les Rogations mais aussi plus tardive (officiellement
instaurée en 1264, elle est rarement célébrée avant le 14e siècle, parfois très avancé comme à
Ratisbonne), voir notamment Löther 1999.

[113] Stoob 1985 –— qui ne concerne cependant pas seulement Cologne ni le seul thème des confréries,
au contraire de Militzer 1997-99.

[114] Cette confrérie remonte au moins au 12e siècle, mais Vaquier prétend la faire dériver d’« une
petite société parisienne appelée “des douze apôtres” [attestée entre 1058 et 1066 et qui] présente avec
la Confrérie Notre-Dame de telles similitudes qu’il faut conclure à leur identité » (1911, p. 147). Dans
les textes du 13e siècle, cette confrérie est seulement désignée comme Magna confratria beate Marie
Parisiensis, et ses membres sont 50 prêtres et 50 laïcs (tam presbyteri quam laici), auxquelles sont
adjointes en 1224 les éventuelles 50 épouses des confrères laïcs. La désignation « prêtres et bourgeois
de Paris » est postérieure, au plus tard du milieu du 15e siècle.

[115] Voir Richard 2009, p. 158-159 (sur les paroisses urbaines incorporées), p. 184-185 et p. 257-258
(sur la confrérie et son recrutement). Omont (1908) présente un manuscrit du milieu du 15e siècle
concernant la « branche » rattachée à Saint-Emmeram dans lequel figurent quelques documents plus
anciens, dont l’un qualifie expressément la confrérie de fraternitas urbanorum, ainsi qu’une liste de
membres depuis 1201.

[116] Dans l’ordre chronologique (avec date de première mention), les confréries du Saint-Esprit
(1159/75), Sainte-Marguerite (1194/97), Sainte-Catherine (fin 12e siècle), Saint-Lambert (début 13e

siècle), Sainte-Marie-Madeleine (1202), des Rois Mages (mi-13e siècle), de la Trinité (1269), Sainte-
Croix (1292) : Militzer 1997-99, respectivement n° 42, 31 et 31*, 56, 30, 82, 26, 84, 86.

[117] C’est là le principe déjà rencontré supra, note 100, à propos des métiers de Greifswald. On peut
d’ailleurs certainement mettre aussi en relation le recrutement de la Grande Confrérie Notre-Dame à
travers tout Paris avec le fait souligné par André Vaquier (1911, p. 150 sq.) que ladite confrérie
possédait « des maisons dans différents quartiers de Paris ».

[118] Le plan présenté a été redessiné par Hélène Noizet (que j’en remercie chaleureusement) à partir
d’un fond constitué par un plan de Keussen (1910) intitulé Übersicht über die Pfarreinteilung, die
kirchlichen und Wohltätigkeitseinrichtungen, nach dem Stande um 1500 unter Modernisierung der
Namen.

[119] Au sud (Ulrichsgasse) comme au nord (Hofergasse, Johannisstraße, Kostgasse, Niedrich), à
l’ouest (Neumarkt, Auf dem Berlich) comme à l’est (Buttermarkt), enfin dispersé dans un large centre
(Heumarkt, Martinstraße, Steinweg, Seidmachergäßchen, Unter Seidmacher, Unter Käster, Oben
Marspforte, Herzogstraße, Glockengasse, Auf der Ruhr, Kupfergasse, Domhof).

[120] St. Severin, Klein St. Martin, St. Alban, St. Brigitta, St. Kolumba, St. Aposteln, St. Johann
Evangelist, St. Lupus, St. Kunibert, peut-être aussi (étant donné la localisation imprécise du n° 42.7) St.



- 59 / 60 -

Paulus ou St. Maria Ablaß.

[121] Auf dem Berlich, Minoritenstraße, Maria-Ablaß-Platz, Untersachsenstraße (3 maisons),
Stolkgasse, Maximinenstraße (2 maisons), Eigelstein, Johannisstraße (2 maisons), Goldgasse.

[122] St. Kolumba, St. Paulus, St. Maria Ablaß, St. Kunibert et St. Lupus.

[123] Si l’on pousse au-delà de 1300, on trouve encore en 1324 une maison Johannisstraße (au nord,
paroisse St. Lupus) et diverses maisons Schartgasse (au sud-ouest, paroisse St. Petrus), voir Militzer
1997-99, n° 86.6 et 86.7.

[124] Ceci ne signifie d’ailleurs pas non plus que les confréries apparaissent en ville parce que les
paroisses n’y jouent pas le rôle de spiritualisation de la communauté d’installés qu’elles ont dans les
campagnes, comme si elles avaient d’emblée eu une fonction de transcendance des liens paroissiaux. En
revanche, on peut imaginer que c’est pour cette raison (la division paroissiale) que les confréries sont
aussi nombreuses en ville (très probablement sans rapport avec le nombre des habitants).

[125] Sur cette figure du retour et sa disparition à l’époque contemporaine, voir Morsel 2007,
p. 173-174.

[126] Voir supra, note 83. La comparaison que permet Karl Bücher (1886, p. 422-464, p. 627–656) des
livres de bourgeoisie de Francfort (1401-1500) avec le livre de confrérie des compagnons serruriers
(Schlossergesellen) de la même ville (1402-1524) est très significative de ce point de vue : plus de la
moitié (53 %) des bourgeois proviennent d’un rayon de 15 à 75 km autour de la ville, tandis que plus de
la moitié (57 %) des compagnons provient de plus de 150 km. D’une manière générale, la distance
moyenne de recrutement des compagnons serruriers est plus de trois fois supérieure à celle des
bourgeois. D’autre part, plus de la moitié (56 %) des bourgeois proviennent de la campagne, tandis que
plus des trois-quarts (79 %) des compagnons proviennent de la ville, ce qui montre que la nature sociale
des migrations est très différente : celle des bourgeois correspond à une installation en ville tandis que
celle des compagnons correspond à une circulation au sens propre du terme. La même chose s’observe
également à Bâle : 75 % des nouveaux bourgeois de la période 1358-1400 provenaient d’un rayon
inférieur à 75 km autour de la ville, tandis que plus de la moitié (58 %) des compagnons serruriers et
près de la moitié (43,5 %) des compagnons tanneurs provenaient d’une distance supérieure à 150 km
(Rippmann 1990, p. 85-93, p. 122-123, voir aussi Schulz 2010, p. 244-246). Sur l’importance des
déplacements des compagnons dans l’espace rhénan au 15e siècle, on verra aussi Debus-Kehr 2007,
p. 84-116.

[127] Voir aussi Bourdieu (2002), où l’internalisation de l’ordre masculin passe par celle des structures
de l’espace et du temps.

Article mis en ligne le mardi 11 novembre 2014 à 11:24 –

Pour faire référence à cet article :

Joseph Morsel, »«Communautés d’installés». », EspacesTemps.net, , 11.11.2014
https://test.espacestemps.net/articles/communautes-dinstalles/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.



- 60 / 60 -


	Espacestemps.net
	«Communautés d’installés».


